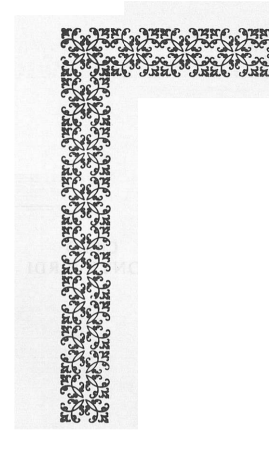


# CICLO Monteverdi



## CICLO

# **MONTEVERDI**

Febrero-Marzo 1984

FUNDACIÓN JUAN MARCH





## ÍNDICE

Claudio ¡Vfonteverdi es uno de Jos músicos más gloriosos de toda ia historia. A caballo entre dos siglos y, lo que es más importante, de dos épocas, situado en una encrucijada histórica de vital importancia para la cultura europea, supo aceptar el reto de la modernidad y se convirtió en un maestro del nuevo estilo que Italia extendió pronto por toda Europa: el barroco. Como Caravaggio, dotó a la nueva música de un gusto por el detalle naturalista y por la realidad sensible, que aplicó incluso a los héroes de la mitología: «Conmovió Arianna por ser mujer, y conmovió así mismo Orfeo por ser hombre, y no Viento», escribió él mismo de sus dos personajes más famosos. Como Rubens, al que conoció sin duda en Mantua, fue maestro de un colorido soberbio, aJ servicio de una capacidad de invención sin límites. Como Bernini supo idear y construir grandes espacios sin perder el gusto por el adorno, por la miniatura.

Maestro de la voz, su nacimiento en Cremona, patria de excelsos violeros, su oficio temprano de «suonatore di viola» en Mantua, en la corte de los Gonzaga, y su larga permanencia en Venecia, que tanto gustaba de los coros instrumentales, le hicieron especialmente sensible a Jos instrumentos, que incorpora a su música con muy precoz precisión. Madrigalista eximio, autor de canzonettas, arias y bailes, de cantatas y de las primeras óperas merecedoras de tal nombre, es autor también de conmovedoras páginas religiosas y litúrgicas, tanto a capella como concertadas, tanto a una voz como en el más grandioso estilo policoral.

Este ciclo de cuatro conciertos, aun teniendo que renunciar a su obra escénica y a los grandes frescos religiosos, presenta composiciones de todas sus épocas (de 1584 a 1640) y estilos, desde las primeras canzonettas y madrigales aún manieristas a Jos más puros ejemplos del estilo recitativo, desde obras a capella a los bailes y madrigales concertados con bajo continuo e instrumentos obligados. Es, pensamos, una buena ocasión para aproximarse a un músico que es un mito en la literatura musical y un doloroso vacío en el repertorio luihilual de nuestros conciertos.

#### CRONOLOGIA BASICA

- 1567 Nace en Cremona. Bautismo el 15 de mayo.
- 1582 Sacrae *Cantiunculae* a 3 voces, en las que se autotitula discípulo de Marco Antonio Ingegneri.
- 1583 Madrigali *Spirituali* a 4 voces. Sólo se conserva la parte del bajo.
- 1584 Canzonette a 3 voces: Son questi i crespi crini Tu ridi sempre mai Godi pur del bel sen
- 1587 Primer *libro* de Madrigales a 5 voces. Vicenzo Gonzaga es Duque de Mantua.
- 1589 Viaje a Milán en busca de trabajo.
- 1590 Segundo libro de Madrigales a 5 voces: S'andasse Amor a caccia Ecco mormorar l'onde Al servicio de la Corte de Mantua como «suonatore di viola».
- 1592 Tercer libro de Madrigales a 5 voces:

  O primavera

  Muere Ingegneri.
- 1594 Es «cantore» (probablemente «maestro de los cantores») en Mantua.
- 1595 Viaja en el séquito del Duque de Mantua en la expedición a Hungría, contra los turcos, como «maestro di capella» de una pequeña capilla musical
- 1596 Muere Giaches de Wert, maestro de capilla de la Corte Ducal de Mantua. Le sucede Benedetto Pallavicino. Viaje a Ferrara.
- 1599 Se casa con la cantante mantuana Claudia Cattaneo. Viaja a Flandes en el séquito ducal.
- 1600 Crítica de G. M. Artussi en «L'Artusi ouvero delle Imperfettioni della Moderna Musica», con citas inéditas de Monteverdi: Inicio de la célebre polémica.
- 1601 Pide al Duque de Mantua el puesto de maestro «e de la camera e de la chiesa sopra la musica», en la primera de sus cartas conservadas. Rubens en Mantua. Nace su primer hijo, Baldassarre.
- 1602 Obtiene la ciudadanía mantuana. «Maestro della musica» del Duque.

1603 Nace su hija Leonora.

Cuarto libro de Madrigales a 5 voces:

Ohimè se tanto amate lo mi son giovinetta Si ch'io vorrei morire

- 1604 Nace su tercer hijo Massimiliano.
- 1605 Quinto libro de Madrigales a 5 voces (con bajo continuo)
- 1607 Primera representación del *Orfeo*. Scherzi musicali a 3 voces. Muere su mujer.
- 1608 Primera representación de Arianna y de II bailo delle Ingrate en la Corte Ducal.
   Lamento d'Arianna
- 1609 Publicación del Orfeo. Pensión vitalicia del Duque.
- 1610 Misa a 6 voces. Vespro della Beata Vergine. Viaja a Roma.
- 1612 Muere el Duque Vincenzo. Monteverdi es despedido por su sucesor Francesco II. Viaja a Cremona y Milán.
- 1613 Muerte de G. C. Martinengo. Monteverdi le sucede como maestro de capilla de la basílica de San Marcos, en Venecia.
- 1614 Sexto libro de *Madrigales* a 5 voces: Lamento d'Arianna

Sestina-Lagrime d'Amante al sepulcro dell'Amata

Presso un fiume tranquillo

- 1615 Se estrena el ballet Tirsi e Clori en Mantua.
- 1619 Concerto, Séptimo libro de Madrigales:

Non è di gentil core

A quest'olmo

Ecco vicine o bella Tigre

Se i languidi miei sguardi (lettera amorosa)

Rohianesca a 2

Tirsi e Clori (ballo)

1620 Representación de la égloga *Apollo* (perdida) en el Palacio Mocenigo de Venecia.

Libro primo de motetti... di Giulio Cesare Bianchi:

Cantate Domino, a 6

Simbolae diversorum musicorum:

Fugge, anima mea

O beatae viae

1621 Misa de Requiem (perdida) para el Gran Duque Cosimo II de Toscana.

- 1623 Lamento de Arianna... con due lettere Amorose, publicación.
- 1624 Representación de II Combatimento di Tancredi e Clorinda en el Palacio Mocenigo de Venecia.
- 1625 Guirlanda sacra... per Leonardo Simonetti: O quam pulchra es
- 1627 Publica la revisión de los madrigales de Arcadelt. Cesan los contactos con la corte de Mantua. Promptuarii musici concentus ecclesiasticos...: Sancta Maria
- 1628 Contactos con la corte de Parma, donde estrena varias obras escénicas hoy perdidas.
- 1629 Quarta raccolta de sacri canti: Salve Regina, a 3
- 1630 Proserpina rapita (hoy perdida) en el Palacio Mocenigo.
   Asedio y saqueo de Mantua, donde se destruyen muchos manuscritos de Monteverdi. Peste en Venecia.
- 1631 Misa de acción de gracias por el fin de la peste en San Marcos.
- 1632 Scherzi musicali; Et è pur dunque vero Monteverdi toma las sagradas órdenes. Proyecta algunos escritos teóricos.
- 1637 Apertura del Teatro Nuovo di San Cassian, el primer teatro público de ópera, en Venecia.
- 1638 Madrigales guerreros y amorosos, libro octavo:
  Hor che'l ciel e la terra Cosi sol
  Altri canti di Marte Due bell'occhi
  Vago augelletto
  Volgendo il ciel Movete al mio bel son (ballo)
- 1640 Selva Morale e Spirituale:

  Messa a 4 «da capella» (1631)

  Confitebor terzo «alla francese»

  Laudate pueri secondo

  Magnificat secondo «in genere da Capella»

  Salve Regina secondo, a 2

  Salve Regina terzo, a 3 (1629)
- 1641 Primeras representaciones de *II ritorno di Ulisse* in patria, en Venecia y Bolonia.
- 1642 Primeras representaciones de L'incoronazione *di* Popea.

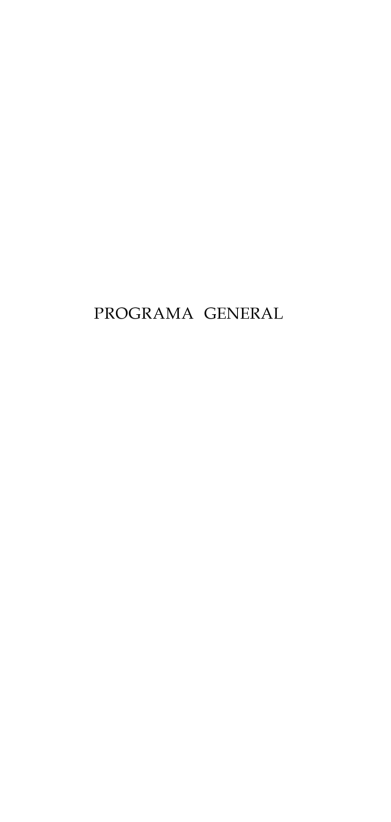
- 1643 Viaje a Cremona y Mantua. Muere en Venecia el 23 de noviembre.
- 1650 Messa a quattro *voci e Salmi...* (publicación pòstuma):

#### Laetaniae della Beata Vergine, a 6 voci

1651 *Madrigali* e conzonette a 2 y 3 voces, libro noveno (publicación pòstuma).



Intertenimento sche dano o gni giorno li Ciarlatani in Piazza di S. Marco al Popul. d'ogni natione che mattina e sera ordinariamente, ui concore i socio Giacomo Franco Forma con Privilegio



#### **PROGRAMA**

#### PRIMER CONCIERTO

#### MONTEVERDI

Madrigales «a capella»

Ι

Si ch'io vorrei morire Son questi i crespi crini Godi pur del bel sen Sestina. Lagrime d'amante al sepolcro dell'amata

Incenerite spoglie
Ditelo, o Fiumi
Darà la notte il sol
Ma te raccoglie o Ninfa
O chiome d'or
Dunque amate reliquie

O primavera

ΙΙ

#### Lamento d'Arianna

Lasciatemi morire O Teseo, Teseo mio Dove, dove è la fede Ahi che non pur risponde

La vaga pastorella Ohimè se tanto amate Tu ridi sempre mai S'andasse amor a caccia Ecco mormorar l'onde Io mi son giovinetta

> Intérpretes: Madrigalistas de Madrid Directora artística: Lola Rodríguez de Aragón

#### PROGRAMA

#### SEGUNDO CONCIERTO

## MONTEVERDI Musica religiosa

Ι

Messa a 4 voci da capella

Confitebor terzo alla francese

Laudate pueri secondo a 5 voci da capella

П

Magnificat secondo a 4 voci in genere da capella

Cantate domino a 6 voci

Salve regina a 3 voci. Alto, Tenore e Basso

Laetaniae della Beata Vergine a 6 voci

intérpretes: Grup Vocal «Cantare con la Gorgia»

Director: Jordi Casas

#### **PROGRAMA**

#### TERCER CONCIERTO

# $\begin{array}{c} MONTEVERDI \\ \\ \textbf{Madrigales concertados y ballets} \end{array}$

Ι

Presso un fiume tranquillo A quest'olmo Tirsi e Clori (ballo)

П

Hor ch'I ciel Così sol Altri canti di Marte Due bell'occhi Vago augelletto Volgendo il ciel Movete al mio bel son (ballo)

> Intérpretes: Grupo Monteverdi Director: Mariano Alfonso

# PROGRAMA CUARTO CONCIERTO

### MONTEVERDI

#### Concerto spirituale e da camera

A DUE VOCI E BASSO CONTINUO O beatae viae Sancta Maria

A VOCE SOLA E BASSO CONTINUO O quam pulchra es

A DUE VOCI E BASSO CONTINUO Salve regina Fugge, anima mea

Π

LETTERA AMOROSA A VOCE SOLA E BASSO CONTINUO

Se i languidi miei sguardi

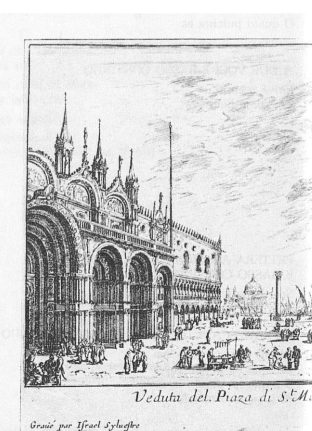
ROMANESCA A DUE VOCI E BASSO CONTINUO

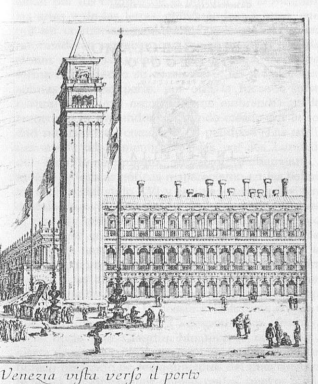
Ohimè dov'è il mio ben Dunque ha potuto sol Dunque ha potuto in me Ahi, sciocco mondo A VOCE SOLA CON SINFONIA Et è pur dunque vero

DUE DUETTI Ecco vicine, o bella Tigre, l'hore. Non è di gentil core

Intérpretes: Albicastro-Ensemble-Suisse Director: Jorge Fresno

Miércoles, 7 de marzo de 1984. 19,30 horas





Venezia vista verso il porto

Auec privilege du Roy 11

# MADRIGALI E CANZONETTE A DVE: E TRE. VOCI:

DEL SIGNOR

CLAVDIO MONTEVERDE Gia Maestro di Cappella della Sernissima Republica di Venetia.

D E D I C A T E

All'Illustrissimo Signor mio Patron Colendissimo

#### IL SIG GEROLAMO OROLOGIO.

LIBRO NONO.



INVENE TIA

Appresso Alessandro Vincenti. M. DC. LI.

#### INTRODUCCIÓN GENERAL

#### Monteverdi, puente entre dos épocas

Cuando Claudio Monteverdi abrió sus ojos a la luz, un día de la primavera del año 1567, acababa de llegar a un mundo sorprendente, contradictorio y paradógico, en el que le tocaría jugar un papel de brillante aglutinador. Los pilares fundamentales de aquel mundo -Iglesia y Estado – habían sufrido una conmoción en sus bases. Nuevas corrientes y nuevas tendencias circulaban por los campos de la política, de la religión, de las artes y de las letras, enfrentándose a otras, que no por ser contrarias, eran menos poderosas. Los vientos reformadores soplaban con fuerza en múltiples direcciones -la cristiandad estaba dividida, la contrarreforma había hecho su aparición-; las monarquías absolutas por una parte, por otra la filosofía místiconatural. El nuevo escolasticismo emprendía un largo recorrido. El esplendoroso mundo creado por la sociedad renacentista, comenzaba a palidecer. Las tradiciones medievales, menospreciadas por los humanistas del Alto Renacimiento, afloraban tímidamente. Elementos y formas góticas reaparecieron en las bellas artes a fines del siglo XVI y en una extraña convivencia, mezcla de lo medieval y lo moderno, se iba fraguando el proceso que llevaría del Manierismo al Barroco.

El papel que jugaría Monteverdi en esta etapa de transición hasta los albores del nuevo siglo, iba a ser decisivo, porque fueron épocas de intensa experimentación a las que no se sintió ajeno y con las que ya había levantado nubes y tormentas. Si uno de los principales objetivos de la poesía y la música en las últimas décadas del XVI era «despertar los afectos», no cabe duda que Claudio Monteverdi consiguió con cierta premura y sin excesivo trabajo convertirse en el blanco preferido de los detractores del nuevo estilo. Se le acusa de «introducir nuevas reglas, nuevos modos y nuevos giros en las frases resultando duros y poco placenteros al oído».

El siglo XVI ha finalizado. Una nueva generación tomaría las riendas de la vida cultural. Nombre como Descartes, Galilei, Grocio, Shakespeare, Comenio, Cervantes, Góngora, Quevedo, Zurbarán, Rubens o Rembrand marcarán hitos en la historia de las ciencias, de las letras y de las artes. Monteverdi brillará con luz propia. Fue la gran figura de la nueva era musical que se iniciaba en los albores del siglo XVII. Artista equilibrado, poeta lírico, colorista dramático de la talla de un Gabrieli o un Tiziano.

La gloria de Monteverdi ha sido comparada con la de Dante y Miguel Angel. La moderna musicología le asigna un puesto junto a Bach y Beethoven, a Wagner o a Verdi

Los acontecimientos surgidos en Italia a finales del siglo XVI no pueden ser considerados, solamente, como el preludio de una nueva era artística, si no más bien como el producto de una profunda evolución de la música en el mundo.

En este sentido, podríamos afirmar que en esta época se da uno de los muy escasos «cambios de rumbo» que han sacudido a una sociedad tan evolutiva como la occidental: El paso de la monodia a la polifonía al filo del milenario, los comienzos de la música mensural en el siglo XIII, la monodia acompañada (la segunda práctica) en los comienzos del XVII, el cambio de templanza a lo largo del XVIII y, como consecuencia, el proceso de disolución de la tonalidad que a lo largo del XIX nos lleva al atonalismo de los vieneses.

Y pare usted de contar. En lo que se refiere a Monteverdi es evidente que no estuvo solo en el paso de la polifonía «a la antigua» (la primera práctica), de concepción horizontal e igualdad teórica entre todas las voces del tejido polifónico, a la polifonía «moderna» en la que la melodía y el bajo continuo marcan las líneas maestras del pensamiento musical. El paso de la era del contrapunto a la edad de la armonía lo dieron, al mismo tiempo, muchos compositores, pero probablemente el más dotado fue Monteverdi. Todos ellos, sin embargo, hubieron de manejar, a la vez, ambos estilos según la función de la música que componían. Podríamos decir que los compositores se hicieron bilingües, y adoptaban uno u otro de los lenguajes según los destinatarios y el marco social de su música. En principio, la música religiosa siguió manteniendo durante más tiempo el modelo palestriniano, mientras que la música profana y especialmente las nuevas formas de la ópera y la cantata prefirieron el nuevo estilo. Pero ésto es sólo una simplificación. Monteverdi escribiría música religiosa en el lenguaje avanzado (Las Vísperas della Beata VergineJ o en el modelo antiguo (la misa sobre el motete de Gombert) y ello dentro de la misma publicación. Y lo mismo ocurre en el campo de la ópera: en la primera de ellas, el *Orfeo*, madrigales y sinfonías instrumentales en el estilo estricto alternan con los recitativos y arias de la segunda práctica.

El estilo estricto de escritura para cuatro u ocho voces, sin acompañamiento instrumental obligatorio, era conocido con distintas expresiones, cada una de las cuales concretaba diferentes aspectos del mismo. Stile grave (estilo severo) se refiere a la lentitud del movimiento. Stile a o da Capella (estilo coral) se refiere al medio de ejecución: el coro de la capilla o capella. Stile osservato o legato (estilo estricto o ligado) hacen referencia a la obligación del compositor de observar el contrapunto correcto. Toda esta nomenclatura está implícita en el término «stilo antico», utilizado en el XVII para diferenciar el estilo antiguo del moderno. Primera práctica o segunda práctica.

Quien quiso seguir las huellas de la esplendorosa polifonía sagrada y continuar escribiendo en estilo «a Capella» tenía que renunciar a los recursos técnicos que se habían multiplicado. Quien quiso salir de aquel callejón —aparentemente sin salida— y emprender el nuevo camino de las modernas formas, hubo de prescindir de la aureola serena y austera que impregnaba al canto unitario. La mayoría, adoptó unas u otras según el momento.

En el «cambio de rumbo» intervinieron, claro es, muchos y diferentes factores. En primer lugar, como en todas las artes del Humanismo, el prestigio de la antigüedad grecolatina: aunque su música se había perdido, se sabía que no había sido polifónica y que había intervenido decisivamente en el teatro. Luego, el fuerte deseo de que los efectos destapados por los textos literarios cantados se expresaran con más libertad: el contrapunto severo no era evidentemente el vehículo ideal. También, el papel más interesante e independiente que empezaban a jugar los intérpretes profesionales, tanto cantantes como instrumentistas, y el deseo de un arte más sensual y «naturalista», menos racional. Monteverdi, a lo largo de una evolución que dura más de 60 años (de 1582, año de su primera publicación, a 1642 en que estrena su Coronación de Popea poco antes de morir), es probablemente quien ejemplifica mejor una trayectoria fascinante que hizo de nuestra música lo que luego fue.

A lo largo de cuatro conciertos, y sin que se hayan podido programar por razones lógicas ni sus óperas ni sus grandes obras policorales, asistiremos a excelentes ejemplos de todas sus épocas y de todos sus estilos. Es una ocasión única que todo buen aficionado no debe desaprovechar. Pues Monteverdi, digámoslo de una vez, es el primer músico moderno y la falta de familiaridad con su música una grave carencia cultural de la que nadie debe enorgullecerse.

#### Inmaculada Quintanal



#### PRIMER CONCIERTO

#### NOTAS AL PROGRAMA

#### Madrigales «a capella»

«Si alguien dijera que el músico es diferente del poeta, se engaña, pues tan es poesía la música como la misma poesía», escribía Horacio Vecchi, madrigalista del XVI y contemporáneo de Monteverdi, en el prefacio a sus Vegli di Siena, uno más de los múltiples escritos que se cruzaban entre los autores de la época, defendiendo o atacando si la música debería estar al servicio de la poesía, o la poesía subordinada a la música. ¿Debería el virtuoso vocal eclipsar el contenido de las palabras? ¿O más bien la música debería sustentar y ayudar a la expresión poética?

A lo largo del siglo XVI la predilección de los compositores por la música polifónica vocal, traerá como consecuencia el desarrollo del madrigal, género musical que ya había gozado de momentos brillantes en su historia y ahora se hallaba sumido en el más oscuro olvido.

Forma lírica de origen popular y producto típico del arte italiano, dejó de serlo en la mitad del siglo por dos razones: una, la oleada de poesía petrarquista, desencadenada por Pietro Bembo y los admiradores de Petrarca, llama la atención de los músicos, que adivinan en esta nueva métrica y nuevos acentos, el camino que les libraría de la rigidez impuesta a la prosodia musical por la uniforme acentuación de la poesía popular y sus repeticiones estróficas; otra, porque el cambio de gustos en los ambientes musicales europeos es motivo suficiente para que los músicos vayan adoptando la nueva forma, y la integren en el elenco de sus repertorios.

Los antecedentes se remontan a principios del siglo XIV, dentro del Ars Nova florentina. Este primitivo madrigal, guardaba cierta afinidad con las pastorelas provenzales. debido a su carácter expresivo y temática amorosa. Escrito casi siempre para tres voces, la mayor importancia la asumía la voz superior, y las otras podían ser sustituidas por instrumentos. La forma musical se adapta a los esquemas métricos del texto. A finale.' del siglo cae en desuso, debido a la irrupción de

nuevas formas; y mientras ha ido perdiendo rasgos de su carácter amoroso. En los primeros madrigales de Petrarca o Bocaccio la contemplación de la naturaleza es el objetivo principal.

Después de un largo eclipse, en una carta de Césare Gonzaga, dirigida a la duquesa de Mantua con fecha de 1510, reencontramos el término madrigal. Bartolomeo Tromboccini, en 1521, se califica a sí mismo como «compositore di madrigali», y cuatro años más tarde Marchetto Cara, en otra carta, dice haber compuesto «frottolas e madrigali». Sin embargo, no será hasta el 1530,cuando aparezca el nombre impreso en una publicación musical: «Madrigali di diversi musici. Libro Primo de la Serena».

El madrigal, en su recorrido por el Humanismo, ocupa bastante más de un siglo, permitiendo establecer tres períodos en su evolución y desarrollo.

En su primera fase (1530), fase por otro lado expansiva, acogerá elementos estilísticos muy diversos y los argumentos preferidos son líricos, de expresión amorosa. Hay una ausencia casi absoluta de elementos representativos o evocadores y su medio expresivo es colectivo, polifónico. La música sigue fielmente al texto y el madrigalista de esta época se limita a imitar el significado de las palabras a través de los sonidos, o a interpretar el contenido lírico y sentimental del texto.

El segundo período se inicia en 1542 con la publicación del «Primer libro de madrigales a cinco voces» de Cipriano de Rore. Esta será una caractarística típica del «madrigal clásico», las cinco voces en lugar de las cuatro de la época anterior. Los textos preferidos son los de Petrarca o de los poetas petrarquistas. Se introducen nuevas tendencias descriptivas y poéticas y Cipriano de Rore abre el camino del cromatismo, dando lugar al inicio de la polémicas que dividirían a los músicos en dos campos: por un lado los innovadores, decididos a derribar las murallas erigidas para salvar los antiguos modos, y los partidarios del «colorido» de la expresividad.

El tercer período de la producción madrigalística ya había tenido sus predecesores en Palestrina, Andrea Gabrieli y Orlando di Lasso. Ahora estaba ocupado por Luca Marenzio, Gesualdo de Venosa y Monteverdi. El madrigal de este período, asume un aspecto casi «romántico».

Las disonancias utilizadas con habilidad, revelan una fuerza y una intensidad expresiva, insospechada medio siglo antes. La música adquiere una concreción nueva, e intenta reproducir la faceta más expresiva, dando lugar a la aparición de lo cómico, de lo grotesco. La conquista de la monodia, la constumbre de sustituir las voces inferiores por los instrumentos, la introducción de pasajes virtuosísticos, anuncian la nueva evolución que basada ya en el melodrama, desembocará en el Aria y la Cantata.

El carácter de los primitivos madrigales de 1530 hacía que aún se pudieran confundir con otras canciones polifónicas que en su evolución y desarrollo habían contribuido a su aparición. Frottolas, Villanellas, Canzonettas y Scherzi, compartían la atención de los músicos, no sólo de los italianos, sino también de ios flamencos residentes en Italia, que se sintieron atraídos por estas canciones de claro origen popular.

Tras la primera impresión, napolitana, hecha por Johann de Colonia en 1537, hasta los albores del siglo XVII, se encuentran compositores como Adrian Willaert, Orlando di Lasso o Luca Marenzio, incluyendo a Caccini.

La Frottola, muy difundida, especialmente en Italia Septentrional, era otra forma de danza, canción homófona a cuatro voces, la melodía sostenida por la voz superio' y desempeñando las restantes un papel de simple acompañamiento, pudiendo incluso dejar lugar a los instrumentos. La Villanella, a tres voces, tenía un carácter rítmico muy acentuado y el contenido del texto era agreste o pastoral. Más tarde la Canzonetta se afianzará y terminará desplazándola. Estas canzonettas también eran a tres voces, pero con más flexibilidad en el texto: al principio el tema podía ser cómico, satírico o parodístico, pero al ir refinándose y transformándose en una forma más elegante, lo sustituirá por otras de carácter sentimental o pastoral. La expresión musical se adaptará al nuevo carácter del texto y su estilo influirá de tal forma en el tratamiento de las voces, que algunas veces no estaba muy. clara la diferencia que existía entre un madrigal a tres y una canzonetta. Por último, los Scherzi eran canciones a tres voces, pero en las que entraban los instrumentos.

#### Monteverdi: los libros de Madrigales

La producción madrigalística de Monteverdi es muy extensa, no en vano dedicó veinticinco años de su vida a componer madrigales. Abarca un período tan amplio, que necesariamente nos hace reflexionar en las múltipies transformaciones que sufrió a lo largo de su existencia, no porque Monteverdi fuese un revolucionario, sino precisamente porque fue un auténtico innovador. Nada o poco tienen que ver entre sí los madrigales de sus primeros libros con los recogidos en los últimos, aunque sigan utilizando el mismo nombre.

De sus nueve libros de madrigales, los cuatro primeros recogen los cantados «a capella», aunque en la escritura monteverdiana esta terminología incluye el acompañamiento de órgano.

Publicado en Venecia, pero fechado en Cremona, aparece el Primer libro di *Madrigali a cinco voci* en 1587. De este libro se hicieron dos reimpresiones en 1607 y 1621. A. Einstein —el gran historiador del madrigal— considera esta colección como un «secondo libro di Canzonette», mientras otros opinan lo mismo, aunque con «cierta reserva».

Un recuerdo de la estructura de la canzonetta quizás nos la de, en algunos, la distribución vocal: el músico elige dos voces: aguda o mediana, y les asegura el papel expresivo, mientras un tercera voz asume la función de «bajo armónico», combinaciones que se repiten con timbres y colorido siempre distinto.

En 11 secondo libro también publicado en Venecia, en 1590, se declara Monteverdi, por última vez, discípulo de Ingegneri.

En estos dos primeros libros, la técnica rara vez se separa de los convencionalismos formales y academicistas, de los procedimientos cromáticos, onomatopéyicos, de las imitaciones. Una técnica basada en los moldes literarios del estilo de Petrarca. En el segundo libro, la armonía presenta algún aspecto diferente, conformado por la nueva fisonomía asumida por el «bajo». La estructura del madrigal varía. Las voces ya no se presentan en una coralidad continua, se combinan entre si, superiores e inferiores se alternan, dialogan, se unen episódicamente, se separan. Monteverdi tiende ya a individualizar las voces.

Avanzando en el repertorio de su época mantovana, *Il terzo lib*ro, aparecido en Venecia en 1592 y editado por Ricciardo Amedino, será objeto de siete nuevas impresiones, a la vez que el desencadenante de la agria polémica abierta por Artusi. Entre los autores de los textos: Pietro Bembo, Guarini, Tasso... Pero no el Tasso lírico; sino el Tasso épico cantor de «Jerusalem Libertada». De este poema elige Monteverdi dos episodios: el abandono de Armida (canto XVI) y la desesperación de Tancredi después de la muerte de Clorinda (canto

XX), y a cada episodio dedica tres madrigales. Sin duda el mundo poético del músico está cambiando; el dramatismo de Tasso y el lirismo de Guarini inclinarán a Monteverdi a descubrir nuevos horizontes.

¿Novedades en la escritura? Muchas para los oídos de los extraños — no olvidemos los ataques que recibirá Monteverdi precisamente a partir de este libro — y casi ninguna que no sea consecuencia lógica de su experiencia en los anteriores.

La armonía disonante, ligada a estados de ánimo, o a determinadas palabras del texto, se resuelve con el uso de la aliteración sonora produciendo un efecto dramático y emotivo. Progresiones, variedad de sucesiones rítmicas y tonales — Monteverdi ya intuye la moderna tonalidad — distribuidas sobriamente y con sabiduría. La tendencia a separar una voz o dos, relegando las otras a papeles acompañantes, se acentúa cada vez más. La estructura se va haciendo flexible, condicionada por la individualidad de las diversas voces.

Y como respuesta a los ataques, después de un largo silencio, dos nuevos libros aparecen con muy breve intervalo de tiempo. El Quarto libro en 1603, dedicado «a los Académicos Intrépidos de Ferrara» (del que se hicieron siete reimpresiones hasta 1622); veinte madrigales, algunos de Bocaccio, Rinuccini y Guarini: tres sobre II Pastor fido. El Quinto libro en 1605, está dedicado al duque Vincenzo Gonzaga.

En este libro se publican los madrigales más ásperamente atacados por Artusi y que conocía por circular en manuscritos. Pensemos que estas dos colecciones indudablemente serían compuestas en la década anterior.

En unas breves líneas a los «studiosi lettori» Monteverdi promete dar una respuesta a los ataques de Artusi «para hacerle saber que yo no hago mis obras a la ligera y apenas se halle transcrita saldrá a la luz con el nombre de Seconda Prattica overo Perfettione della Moderna Música... no creyendo que haya otra práctica más que la enseñada por Zarlino; pero yo estoy seguro que respecto a las consonancias y disonancias hay otra consideración de la ya conocida». La anunciada Seconda Prattica nunca fue publicada, pero a partir de este Quinto libro, se perfilan otros caminos para el madrigal: aumento de las voces, que pasarán de seis a nueve en los últimos libros, bajo continuo, inclusión de instrumentos. En algunos madrigales del Quarto libro ya se podían constatar ciertos cambios: la tendencia a considerar el conjunto vocal como una contraposición de melodía y de bajo, dando a las voces internas una función más instrumental, será la vía emprendida por Monteverdi para llegar a la creación de sus melodías, de su declamado, de su «parlar cantando».

El programa que escuchamos hoy comienza con el madrigal Si *ch'io* vorrei morire, joya del Libro IV. Una invocación de apasionada violencia en todas las voces, dispuestas homofónicamente, inicia este madrigal con texto de Maurizio Moro. La coincidencia entre la impecable declamación, que controla la melodía y la expresión melódica es perfecta. Los diseños descendentes en el registro grave no disminuyen la intensidad expresiva. Cuando las voces vuelven al tono inicial, comienza el episodio: «ahi, cara e dolce lingua...». El movimiento inicial disminuye, intensificándose los acentos del canto. Concluye con una vuelta a la violenta invocación inicial.

Las canzonettas a fres voces, publicadas en el libro de 1584, son breves composiciones, frescas y espontáneas de sus primeros años juveniles. Presentan un carácter más de villanella que de verdadera canzonetta, y las melodías no buscan todavía la intepretación del texto, aunque tienen el origen en la forma de danza, o tal vez, en ciertos giros o inflexiones del canto popular, pero que Monteverdi ha tratado con tanta gracia y elegancia que no tienen ya de la danza ni el carácter, ni el espíritu.

O primavera, con texto de Guarini, pertenece al Libro III. Dos cosas llaman la atención en este madrigal: una, la ligereza y la transparencia del tejido polifónico, gracias al prudente empleo de pausas que lo liberan de cuanto pudiera hacerle denso o compacto; otra, la alternancia de las voces entrelazando los dos primeros versos, dando lugar a que las imitaciones se expandan y desarrollen con una riqueza y una variedad de combinaciones vocales sorprendentes.

A veces una fragmento melódico, de claro diseño y ritmo preciso, sirve como base de toda la trama contrapuntística. Es el caso de *La vaga pastorella*, del Libro I. En la frase «ch'io mi sento morire» la expresión dramática se consigue haciendo disminuir rápidamente la intensidad sonora.

En *Ohimè, se tanto amate,* del Libro IV, el texto es tratado con absoluta libertad, repitiendo la exclamación inicial —representada por un diseño descendente—de tantas formas disonantes, que le da un aspecto juguetón. Desde el punto de vista musical, la ambigüedad atenúa el carácter tonal del conjunto.

En los madrigales del Libro II, S'andasse amor a caccia y Ecco mormorar l'onde, ambos con textos del poeta Tasso, recrea la atmósfera y el espíritu de la poesía, con un delicado sentido descriptivo. En el primero, la rigurosa escritura canónica de la «caccia» tradicional italiana, presente ya en Orlando di Lasso y otros, se apoya en un ritmo incisivo, en un diseño melódico imperioso. El segundo —la perla de la colección — inicia el límpido idilio por medio de algo más que un simple recitado. Del murmullo del anuncio surgen en duo, las imitaciones y la orquestación vocal, totalmente acorde con la imagen literaria, a la vez que reproduce con los sonidos una brillante descripción pictórica de la naturaleza.

Una nueva colección asoma a la luz, cuando Monteverdi llevaba pocos meses en Venecia, como maestro de capilla de San Marcos: «Il sesto libro de madrigali a cinque voci, con un diálogo a siete y con Bajo Continuo para poderlo concertar con el clavicémbalo y otros instrumentos» (1614). Los madrigales que lo integran, no son obra reciente; hay dos ciclos compuestos entre 1609-1610: el Lamento d'Arianna y Lagrime d'amante al sepolcro dell'amata. Este libro no tiene la homogeneidad de los anteriores, presenta más el carácter de una selección. Solamente incluye dieciocho composiciones.

Las más bellas páginas que abren este sesto libro, son precisamente los dos ciclos de madrigales a los que antes aludíamos.

Al primero de ellos corresponde el *Lamento* d' *Arianna*, transformación de una monodia dramática en un ciclo de madrigales polifónicos. Esta costumbre de convertir una obra monódica ea polifónica, alternando la primera práctica y la práctica nueva, no era exclusiva de Monteverdi, y sí un rasgo normal entre los músicos de entonces, que de una composición inicial parafraseaban otra.

Monteverdi, en carta dirigida a su libretista Striggio, fechada en 1609, dice: «... he pensado primero hacerla a una voz sola, después si su Alteza quiere la llevaré a cinco voces...». Seguramente Monteverdi ya estaba pensando en convertir el *Lamento d'* Arianna, único fragmento que nos ha llegado de sus segunda ópera, estrenada un año antes en Mantua (1608) — en el año anterior se había estrenado Orfeo — en este precioso conjunto de madrigales, que se publicarían incluidos en el *Sesto libro*.

El texto es de Rinuccini una vez más. El original

monódico lo divide Monteverdi en cuatro secciones. La primera, *Lasciatemi* moriré, es la más conocida. La versión polifónica recoge punto por punto la versión monódica, aunque no como «canto firme», o canto tenido, sino que se va interpolando entre las cinco voces. Es lo que conocemos como «tenor vagans», vagabundo, errante. Monteverdi no hace, ni ha querido hacer, una mera transcripción del original monódico, aunque emplee los mismos materiales. Sería transformado nuevamente, esta vez en una obra religiosa: Pianto della Madonna, con un texto latino, incluido en la *Selva morale* de 1640.

Otra de las más famosas series: La sestina, Lagrime d'amante al sepolcro dell'amata, guarda estrecha relación con la música del naciente drama musical. La constituyen seis poemas, de seis versos cada uno, a excepción del último, que tiene nueve. La letra de Scipione Agnelli, utiliza recursos de la poesía manierista -form indo parejas de palabras, como cielo, tierraque le dan a todo el ciclo una indudable conexión poética y a la vez musical. Las palabras finales de cada estrofa son las mismas del primer verso de la estrofa siguiente; feliz lazo de unión. Este ciclo fue compuesto por Monteverdi como homenaje a Caterina Martinelli, jovencísima cantante, que hubiese tenido que estrenar la ópera Ariana. íncinerite spoglie: Canta la voz del tenor, las otras responden como un eco misterioso creando una atmófera trémula, plena de vibraciones, transparente. Tal atmósfera de melancolía y serena resignación se interrumpe en «Ahi, lasso...» a la que responden todas las vochs en contraste eficaz, acentuando por estructura polifónica opuesta a la homofonía de la frase anterior. Después recupera el tono declamatorio en varias combinaciones de tonos vocales. Una novedad en Monteverdi: ya no le preocupa tanto la claridad del texto (en algunos momentos las voces superponen palabras diversas), pero intenta crear un clima de tensión, entrelazando a modo de un gran mosaico, frases musicales.

Cada uno de los madrigales que componen el ciclo de la sestina tienen un carácter propio, pero emplean los mismo medios expresivos, de ahí la gran unidad del ciclo. Se diferencian de otros, por el uso más que discreto del cromatismo y de las disonancias raras. Solamente en el episodio central del último se hace patente una especie de dureza armónica, cuando las dos sopranos, alternándose, claman implorantes: «ahi Corinna, ahi morte, ahi tomba!», las tres voces inferiores,

en un murmullo creciente invocan «Hor, dicano i venti...». Es el momento más intenso y dramático; el madrigal termina con una declamación homófona, que tiene cierta afinidad con el primero.

#### TEXTOS DE LAS OBRAS CANTADAS

# Si ch'io vorrei morire (M. Moro)

Si. ch'io vorrei morire
ora ch'io bacio, amore,
la bella bocca del mio amato core.
Ahi, car'e dolce lingua,
datemi tanto umore
che di dolcezz'in questo sen m'estingua.
Ahi, vita mia! A questo bianco seno
deh, stringetemi, fin ch'io venga meno.
Ahi, bocca, ahi, baci, ahi, lingua, torn'a dire:
Si, ch'io vorrei morire.

#### Son questi i crespi crini

Son questi i crepi crini e questo il viso ond'io rimango ucciso. Deh, dimelo ben mio, che questo sol desio.

#### Godi pur del bel sen

Godi pur del bel sen. felice pulce per dove ad hor ne vai saltando 3 dolcemente sempre pizzicando.

#### Sestina

Lagrime d'amante al sepolcro dell'amata Scipione Agnelli)

#### °RIMA PARTE

ncenerite spoglie avara tomba atta del mio bel Sol terreno Cielo, ihi lasso, i'vegno ad inchinarvi in terrra :on voi chius'è el mio cor'amarmi in seno. I notte e giorno vive, in foco, in pianto, n duolo, in ira il tormentato Glauco.

#### SECONDA PARTE

Ditelo, o Fiumi e voi ch'udiste Glauco l'aria ferir di grida in su la tomba, erme campagne e'l san le Ninfe e'l Cielo a me fu cibo il duol, bevanda ¡l pianto, letto o sasso felice il tuo bel seno poi ch'il mio ben coprì gelida terra.

#### TERZA PARTE

Darà la notte il sol lume alla terra, splenderà Cintia il di prima che Glauco di baciar d'honorar lasci quel seno che nido fu d'amor che dura tomba preme. Ne sol d'alti sospir di pianto prodighe a lui saran le fere e'I Cielo.

#### QUARTA PARTE

Ma te raccoglie o Ninfa in grembo il Cielo. 10 per te miro vedova la terra, deserti i boschi e correr fium'il pianto e Driade e Napee del mesto Glauco ridicono i lamenti, e su la tomba cantano i pregi de l'amato seno.

#### QUINTA PARTE

O chiome d'or, neve gentil del seno, o gigli de la man. Ch'invido il cielo ne rapi. Quando chiuse in cieca tomba chi vi nasconde? Ohimè, povera terra 11 fior d'ogni belleza il sol di Glauco nasconde? Ah muse, qui sgorgate il pianto.

#### SESTA E ULTIMA PARTE

Dunque amate reliquie un mar di pianto no daran questi luni al nobil seno d'un freddo sasso? Ecco l'affitto Glauco fa rissonar Corinna il mar e'1 cielo. Dicano i venti, ogn'hor dica la terra: Ahi Corinna, ahi morte, ahi tomba.

Cedano al pianto i detti, amato seno a te dia pace il Ciel, pac'a te Glauco prega honorata tomba e sacra terra.

#### O Primavera

O primavera gioventù de l'anno, bella madre de'fiori, d'herbe novelle e di novelli amori. Tu ben lasso ritorni, ma senza i cari giorni de le speranze mie. Tu ben sei quella ch'eri pur dianzi si vezzosa e bella. Ma non son io quel che già un tempo fui si car'a gl'occhi altrui.



Lamento d'Arianna (O. Rinuccini)

PRIMA PARTE

Lasciatemi morire, e chi volete voi che mi conforte in così dura sorte, in così gran martire, lasciatemi morire.

#### SECONDA PARTE

O Teseo, Teseo mio, si che mio ti vo'dir che mio pur sei benché t'involi, ahi crudo, agli occhi miei. Volgiti, Teseo mio, volgiti. Teseo, o Dio, volgiti in dietro a rimirar colei che lasciato ha per te la patria e il regno e'in queste'arenna ancora cibo di fere dispietate e crude lascierà l'ossa ignude.

O Teseo mio. se tu sapessi, o Dio, se tu sapessi, ohimè, come s'afanna la povera Arianna forse, forse pentito rivolgeresti ancor la proa al lito.

Ma con l'aure serene tu te ne vai felice ed io qui piango A te prepara Attene liete pompe superbe ed io rimango cibo di fere in solitari arene.

Tu l'un'e l'altro tuo vecchio parente stringerai lieto, ed io più non vedrovi o madre o padre mio.

#### TERZA PARTE

Dove, dove è la fede
che tanto mi giuravi?
Cosi ne l'alta sede
tu mi ripon de gl'avi?
Son queste le corone
onde m'adorni el crine?
Questi li scetri sono,
queste le gemme e gl'ori?
Lasciarmi in abandono
a fera che mi stracci e mi divori?

Ah, Teseo, ah Teseo mio! Lacierai tu morire in van piangendo, in van gridando aita la misera Arianna ch'a te fidossi e ti die'gloria e vita?

#### OUARTA E ULTIMA PARTE

Ahi che *non* pur risponde, ahi che più d'aspe è sordo a 'miei lamenti. O nembi, o turbi, o venti, somergetelo voi dentr'aquell'onde. Correte Orchi e Balene e de le membra immonde empiete le voragini profunde.

Che parlo, ahi che vaneggio? Misera, ohimè, che chieggo? o Teseo mio, no son , no son quell'io che i feri detti sciolse; parlò l'affanno mio, parlò il dolore parlò la lingua, si, ma non già il core.

#### La vaga pastorella

La vaga pastorella sen va tra fiori e l'herbe cantando dolcemente ond'io sospiro. che la veggio si bella e carco di martiro la seguo tuttavia. Deh, pastorella mia, ti prego non fuggire ch'io mi sent'a morire

#### Ohimè se tanto amate

Ohimè se tanto amate di sentir dir ohimè deh perchè fate Chi dice ohimè morire S'io moro un sol potrete languido e doloroso ohimè sentire. Ma se cor mio volete che vita habbiada e voi da me havrete. Mill'e mille dolc', ohimè, ohimè havrete.

#### Tu ridi sempre mai

Tu ridi sempre mai per darmi pena e guai, fingi volermi bene crudel per darmi pene

# S'andasse amor a caccia (Torquato Tasso)

S'andasse amor a caccia grechin a lass'havria per suo diletto, e de le damme seguirla la traccia che vagh'e pargoletto, e questo come quello e leggiadrett'e bello.

Vezzosetto Grechino, se pur voi tuo destino ch'egli sia cacciatore, prendi costei mentr'ella fugg'amore

# Ecco mormorar l'onde (Torquato Tasso)

Ecco mormorar l'onde e tremolar le fronde a l'aura mattutina e gl'arborselli, e sovra i verdi rami i vagh'augelli cantar soavemente e rider l'Oriente.

Ecco già l'alba appare e si specchia nel mare, e rasserena il cielo e'imperla il dolce gielo, e gl'alti monti indora o bella e vagh'aurora.

L'aura è tua messagiera e tu dei'aura ch'ogn'arso cor ristaura.

## Io mi son giovinetta

Io mi son giovinetta e rido e canto alla stagion novella. Canta va la mia dolce pastorella, quando subitamente a quel canto il cor mio cantò quasi augellin vago e ridente. Son giovinett'anch'io e rido e canto alla gentil e bella Primavera d'amore che ne begl'occhi toui fiorisce, et ella fuggi se saggio sei disse l'ardore fuggi ch'in questi rai primavera per te non sarà mai.

# SEGUNDO CONCIERTO

## NOTAS AL PROGRAMA

# La música religiosa

La unidad religiosa de Europa Occidental se había roto, como ya hemos visto, desde la separación de Lutero de la Iglesia romana. La Reforma había supuesto algo más que un movimiento de tipo religioso, convirtiéndose desde sus inicios, en una auténtica revolución espiritual, cuyos alcances abarcarían la economía, la política y el arte: la música quedaría plenamente sumergida en este ambiente renovador. El espíritu musical de la Reforma, con su carácter democrático y racionalista, y su tendencia hacia lo popular se oponía, o más bien, no estaba acorde con el Renacimiento, que era cortesano, aristocrático y muchas veces, excesivamente selecto.

Durante el período comprendido entre el siglo XIII y el XVI, el canto gregoriano había decaído. La Iglesia había perdido la pura tradición de sus melodías, recuperándolas luego como «cantus firmus», integrantes del gran edificio polifónico, donde actúan más bien como un soporte invisible, como un andamiaje escondido, raramente advertido en la composición polifónica. El canto gregoriano era el vehículo de la palabra; la polifonía sagrada, aunque nutrida con savia gregoriana, había modificado su aspecto en tal forma, qpe resultaba complicada y monumental, inaccesible para la masa de los fieles. La palabra pierde fuerza, queda sumergida en las líneas del sonido, oculta entre los ropajes de ricas figuraciones rítmicas; es un elemento más que sostiene la construcción, pero un elemento sonoro como cualquier otro. Dentro de este panorama, la música se alejaba cada vez más de los fines para lo que estaba llamada en el espíritu de la Iglesia: llegar y mover el corazón de los fieles. El arte amenazaba al mensaje religioso. La belleza y el fausto sonoro amenazaban al rito transformándolo en un espectáculo grandioso.

Eran los tiempos de la Contrarreforma, coincidentes casi con el nacimiento del barroco temprano.

A la Iglesia, se le presentaba un problema difícil: o restaurar los valores religiosos del canto, yendo contra

corriente, o aceptar el hecho inminente de que contra el arte no hay lugar a tomar medidas.

Así estaban las cosas cuando se reanuda el Concilio de Trento, en 1562, cinco años antes al nacimiento de Monteverdi. ¿Cómo adivinar entonces que el mismo papel conciliador que en aquél momento iba a jugar Palestrina tendría que volver a desempeñarlo un innovador-conservador? ¿Quién podría imaginar que las polémicas suscitadas antes, durante y después del Concilio, seguirían vigentes un siglo más tarde? El Concilio había sido convocado para deliberar sobre los problemas concernientes a la liturgia y a la música. Al clima que rodeaba las sesiones, contribuían, en gran parte, las voces de los humanistas y del propio clero, pidiendo que velase por la pureza del texto, que se había descuidado bastante, y por su claridad; por la exclusión de elementos profanos en las composiciones religiosas -misas y motetes se componían a veces sobre motivos de canciones populares-; que se restringiese el número de instrumentos, excesivo en el momento actual, y que no permitían escuchar con transparencia el contenido de las palabras. Algunos abogaban por la permanencia exclusiva del órgano. El punto álgido se alcanzó cuando los debates se centraron en torno a una propuesta: polifonía sí, polifonía no. Polifonía sí, pero al estilo de antes, al estilo heredado de la escuela flamenca, de los grandes maestros, al estilo antiguo, es decir, al estilo estrictamente lineal semejante a la arquitectura gótica y dentro de las más severas normas contrapuntisticas.

Afortunadamente para la historia del barroco musical, las decisiones finales del Concilio no fueron prohibitivas; se limitaban a aconsejar y recomendar. El punto conflictivo: hacer oír la palabra sagrada; si no se la podía escuchar literalmente, entonces su espíritu debría brotar de la música.

Ahí quedaba la llave maestra que abriría todas las puertas de las futuras polémicas. Manzana de discordia, moneda de dos caras con dos inscripciones: en el anverso: «stile antico»; en el reverso «stile nuovo». O lo que es lo mismo: primera práctica..., segunda práctica.

## Las principales colecciones monteverdianas

Una de las tareas corrientes en el hacer habitual de los artistas del Renacimiento era la de componer música sagrada, bien fuese por inclinación y gusto personal, o porque era algo inherente a su oficio. En Monteverdi, ambas condiciones confluyen.

De música sacra y «stile antico» es precisamente la primera colección de obras, publicadas cuando apenas contaba quince años: *Sacrae* Cantiunculae, aparecida en Venecia en 1582. Recoge 27 motetes breves, a tres voces, sobre textos latinos. Un año más tade, se publica la colección de «madrigali spirituali a quattro voci» pero que posiblemente hubiesen sido compuestos con anterioridad a las «Cantiunculae».

Largos silencios separan la obra religiosa monteverdiana, creando un inmenso vacío entre la publicación de una importante colección y la siguiente. Veintisiete años habían transcurrido ya cuando aparece una de estas: «Misa y Vísperas» de su época de Mantua (1610); treinta años separán la publicación de otra gran colección, la «Selva morale e spirituale» de su etapa veneciana, en 1640. Un pequeño número de composiciones se publican en este intervalo, incluidas en distintas misceláneas antológicas. Son motetes de breve extensión, para una o dos voces y órgano, escritos tal vez a instancias del mismo recopilador o quizás extraídos del repertorio habitual de Santa Bárbara. Sin embargo, la misa de Requiem, compuesta para los funerales del duque de Toscana, Cosimo II, se ha perdido. El mismo Monteverdi alude a ella, en una carta de fecha 17 de abril de 1621 y dirigida a Marigliani, secretario ducal, donde le dice lo muy ocupado que estaba en la composición de esta misa; efectivamente, el 25 de mayo era escuchada en Venecia.

La obra monumental y grandiosa, la que encierra todos los estilos utilizados por Monteverdi en el repertorio religioso, es la «Selva Morale e Spirituale». Dedicada a Eleonora Gonzaga, viuda del emperador de Austria, es la última colección que se publica en vida del músico, y la más amplia, ya que recoge cuarenta composiciones distribuidas y organizadas con cierto orden. La parte Moral, con la que empieza la obra, se inicia con tres «madrigali sacri» y dos «canzonette morali» en estilo concertado y los textos en italiano, los dos primeros de Petrarca. La parte Spirituale comienza con la «Messa a quattro voci», a la que siguen una quincena de Salmos, más una veintena de trabajos ya publicados en colecciones colectivas entre 1615 y 1627. No incluye la misa de acción de gracias cantada en San Marcos en 1631 por la terminación de la peste que asoló Venecia.

En 1650, siete años después de la muerte de Monteverdi, Alessandro Vincenti, su editor y amigo, reunió un número de composiciones religiosas inéditas y las publicó en un volumen postumo, dedicado al padre Odoardo Baranardi. Se trata de otra «Messa a quattro voci et salmi... concertati e parte da Capella». Si Vincenti no incluía más obras en la colección, puede ser prueba de que no las hubiese encontrado. ¿Puede ser ésto indicio de que el músico destruyese sus últimas obras religiosas?

La mayor parte de las obras que vamos a escuchar hoy, excepto el Cantate Domino y las Laetaniae, están incluidas en la Selva Morale.

La Messa a quattro voci, responde al modelo de lo que en el Stile antico se entendía por «a Capella». Estructura simple silábica, con un claro planteamiento tonal, pulsación constante binaria «alla breve» solamente cambiante en el «Et resurrexit», como era habitual. Es una misa cíclica, en la que un mismo motivo aparece en las distintas partes - Kyries, Gloria, Credo, Sanctus – recordando la unidad de todo el conjunto. Sus imitaciones del motivo principal se trasvasan de una voz a otra en un diálogo sencillo v claro; la orquestación vocal es tan ligera, que raramente cantan todas las voces juntas. Las disonancias están tratadas con la rigurosidad exigida y solamente actúan sobre notas de paso. Quizás como alternativa a tanta sobriedad, en una nota, Monteverdi autoriza a sustituir tres versículos del Credo - Crucifixus, Et Resurrexit y el Iterum venturus est - por tres composiciones en estilo concertado y acompañamiento instrumental que se encuentran en la misma colección.

La misma línea estricta se observa en el *Magnificat secondo:* sobriedad y claridad. Escritura diatónica, renunciado al color instrumental, procedimiento silábico y todo ello sobre un contrapunto expresivo. A veces tiene algún recuerdo madrigalesco la disposición de las cuatro voces.

En las «Dichiaratione della Lettera stampata nel Quinto libro» y publicada en los Scherzi musicali habla Giulio Cesare Monteverdi de «il canto alla franzese; en esta manera moderna de componer que desde tres o cuatro años viene observando en obras publicadas con el nombre de motetes... ¿Quién lo utilizó en Italia antes que él regresase de los baños de Sba, en 1599?».

El viaje a Flandes, el canto a la francesa, ¿significa esto la influencia de la música francesa sobre Monteverdi? La frase «alia franzese» ha sido erróneamente

intepretada. Leo Schrade llama la atención sobre el término «canto alia franzese» y no de «canzone». Para los italianos, el término «canto» no solamente hace referencia a una forma o a un género de composición, sino a un «modo de ejecución». Que la definición abarca este último sentido lo deja patente el mismo Giulio Cesare afirmando que «el canto a la francesa puede ser aplicado al motete, madrigal, a la canzonetta, etc.». Precisamente como prueba de esta interpretación Schrade reclama la atención sobre la didascalia «cantar a voce piena (voz llena) alia franzese», indicación puesta en dos madrigales del Octavo libro (1638) y del «confitebor terzo alia franzese».

En *Laúdate* pueri destacan desde el principio los temas rápidos, entrelazados en airosa polifonía. Responde a la forma típica del concertato, es decir, antagonismo coral—voces solistas.

Caritate Domino, es una de las obras no incluidas en la Selva morale. Se publicó en 1620, en una colección dedicada a Cesare Bianchi y Monteverdi: «Libro primo de motteti...».

De las cinco Salves compuestas por Monteverdi, la que escuchamos hoy había sido editada en 1629. A pesar del menor número de voces, exactamente la mitad, la sonoridad no se resiente lo más mínimo, lo que indica alta maestría. Del libro postumo, aparecido en 1650, son las *Laetaniae de la Beata Virg*ine, de nuevo a seis voces, bello ejemplo de tratamiento de un largo texto en estilo silábico, con gran economía de medios pero siempre muy eficaz.

# TEXTOS DE LAS OBRAS CANTADAS

## Misa

Kyrie

Kyrie eleison, Kyrie eleison, Kyrie eleison. Christe eleison. Christe eleison, Christe eleison. Kyrie eleison. Kyrie eleison, Kyrie eleison.

### Gloria

Gloria in excelsis Deo

Et in terra pax hominibus bonae voluntatis. Laudamus te. Benedicimus te. Adoramus te. Glorificamus te. Gratias agimus tibi propter magnam gloriam tuam. Domine Deus, Rex caelestis. Deus Pater omnipotens. Domine Fili unigenite, Jesu Christe. Domine Deus, Agnus Dei, Filius Patris. Qui tollis peccata mundi, miserere nobis. Qui tollis peccatta mundi, suscipe deprecationem nostram. Qui sedes ad dexteram Patris, miserere nobis. Quoniam Tu solus Sanctus. Tu solus Dominus. Tu solus Altissimus, Jesu Christe. Cum Sancto Spiritu, in gloria Dei Patris.

# Credo

Amen

Credo in unum Deum. Patrem omnipotentem, factorem caeli et terrae, visibilium omnium et invisibilium. Et in unum Dominum Jesum Christum. Filium Dei unigenitum. Et ex Patre natum ante omnia saecula. Deum de Deo, lumen de lumine. Deum verum de Deo vero. Genitum, non factum, consubstantialem Patri: per quem omnia facta sunt. Qui propter nos homines, et propter nostram salutem descendit de caelis. Et incarnatus est de Spiritu Sancto, ex Maria Virgine,

et Homo factus est. Crucifixus etiam pro nobis: sub Pontio Pilato passus et sepultus est. Et resurrexit tertia die, secumdum Scripturas. Et ascendit in caelum: sedet ad dexteram Patris. Et iterum venturus est cum gloria, judicare vivos et mortuos: cuius regni non erit finis. Et in Spiritum Sanctum. Dominum et vivificantem. qui ex Patre Filioque procedit. Qui cum Patre et Filio simul adoratur, et conglorificatur, qui locutus est per Prophetas. Et unam sanctam catholicam et apostolicam Ecclesiam. Confiteor unum baptisma in remissionem peccatorum. Et expecto resurrectionem mortuorum.

#### Sanctus - Benedictus

Amen.

Et vitam venturi saeculi.

Sanctus, sanctus, sanctus. Dominus Deus Sabaoth. Pieni sunt caeli et terra gloria tua. Hosanna in excelsis.

Benedictus qui venit in nomine Domini. Hosanna in excelsis.

### Agnus Dei

Agnus Dei qui tollis peccata mundi: miserere nobis. Agnus Dei qui tollis peccata mundi: miserere nobis. Agnus Dei qui tollis peccata mundi: dona nobis pacem.

# Confitebor

Confitebor tibi Domine in toto corde meo: in Consilio justorum et congregatione.

Magna opera Domini: exquisita in omnes, in omnes voluntates ejus.

Confessio et magnificentia opus ejus: et iustitia ejus, manet in saeculum saeculi.

Memoriam fecit mirabilium suorum, misericors et miserator Dominus: escam dedit timentibus se.

Memor erit in saeculum testamenti sui: virtutem operum suorum annuntiabit populo suo: Ut det illis hereditatem gentium: opera manuun ejus Veritas et juditium. Fedelia omnia mandata ejus: Confirmata in saeculum saeculi. Facta in veritate et aequitate. Redemptionem misit populo suo: mandavit in aeternum testamentum suum. Sanctum et terribile nomen ejus: initium sapientiae timor Domini. Intellectus bonus omnibus facientibus eum: laudatio eius manet in saeculum saeculi. Gloria Patri, et Filio, et Spiritui Sancto, Sicut erat in principio, et nunc et semper et in saecula saeculorum. Amen.

## Laudate pueri (Salmo 112)

- 1. Laudate pueri Dominum, laudate nomen Domini.
- 2. Sit nomen Domini benedictum, ex hoc nunc, et usque in saeculum.
- A solis ortu usque ad occasum. laudabile nomen Domini.
- Excelsus super omnes gentes Dominus, et super cáelos gloria ejus.
- 5. Quis sicut Dominus Deus noster, qui in altis habitat, et humilia respicit in caelo et in terra?
- Suscitans a terra inopem, et de stercore erigens pauperem:
- Ut collocet eum cum principibus, cum principibus populi sui.
- 8. Qui habitare facit sterilem in domo, matrem filiorum laetantem.
- 9. Gloria Patri, et Filio, et Spiritui Sancto.
- Sicut erat in principio, et nune, et semper, et in saecula saeculorum. Amen.

## Magnificat

- 1. Magnificat anima mea Dominum:
- 2. Et exultavit spiritus meus in Deo salutari meo.
- Quia respexit humilitatem ancillae suae: ecce enim ex hoc beatam me dicent omnes generationes.
- Quia fecit mihi magna qui potens est: et sanctum nomen ejus.
- Et misericordia ejus a progenie in progenies timentibus eum.
- Fecit potentiam in brachio suo: dispersit superbos mente cordis sui.

- 7. Deposuit potentes de sede, et exaltavit humiles.
- 8. Esurientes implevit bonis: et divites dimisit inanes.
- Suscepit Israel puerum suum, recordatus misericordiae suae.
- Sicut locutus est ad patres nostras, Abraham et seminiejus in saecula.
- 11. Gloria Patri, et Filio, et Spiritui Sancto.
- Sicut erat in principio, et nunc, et semper, et in saecula saeculorum. Amen.

#### Cantate Domino

Cantate Domino canticum novum, cantate e benedicite nomine ejus quia mirabilia fecit.
Cantante et exultate et psallite in cythara et voce psalmi. quia mirabilia fecit.

## Salve, Regina

Kyrie eleison.

Salve. Regina, mater misericordiae Vita, dulcedo et spes nostra, salve. Ad te clamamus, exules, filii Hevae.

Ad te suspiramus, gementes et fientes in hac lacrimarum valle. Eia ergo, Advocata nostra, illos tuos misericordes oculos ad nos converte.

Et Jesum, benedictum fructum ventris tui, nobis post hoc exsilium ostende.

O clemens: O pia: O dulcis Virgo Maria.

## Laetaniae della Beata Vergine

Christe audi nos. Christe exaudi nos. Pater de Caelis Deus, miserere nobis Fili Redemptor mundi Deus, miserere nobis Spiritus Sancte Deus, miserere nobis Sancta Trinitas Unus Deus, miserere nobis Sancta Maria, ora pro nobis Sancta Dei Genitris, ora pro nobis Sancta Virgo Virginis, ora pro nobis Mater Christi, ora pro nobis Mater Divinae gratiae, ora pro nobis Mater purissima, ora pro nobis Mater inviolata, ora pro nobis Mater amabilis, ora pro nobis Mater Creatoris, ora pro nobis Virgo prudentissima, ora pro nobis

Virgo veneranda, ora pro nobis Virgo praedicanda, ora pro nobis Virgo potens, ora pro nobis Virgo clemens, ora pro nobis Virgo fidelis, ora pro nobis Speculum justitiae, ora pro nobis Sedes sapientiae, ora pro nobis Causa nostrae laetitiae, ora pro nobis Vas spiritualis, ora pro nobis Vas honorabilis, ora pro nobis Vas insigne devotionis. ora pro nobis Rosa mistica, ora pro nobis Turris Davidica, ora pro nobis Turris eburnea, ora pro nobis Domus aurea, ora pro nobis Faederis area, ora pro nobis Janus Caeli, ora pro nobis Stella Matutina, ora pro nobis Salus infirmorum, ora pro nobis Refugium peccatorum, ora pro nobis Consolatrix afflictorum, ora pro nobis Auxilium christianorum, ora pro nobis Regina Angelorum, ora pro nobis Regina Patriarcarum, ora pro nobis Regina Prophetarum, ora pro nobis Regina Apostolorum, ora pro nobis Regina Martirum, ora pro nobis Regina Confessorum, ora pro nobis Regina Virginum, ora pro nobis Regina Sanctorum omnium, ora pro nobis Agnus Dei qui tollis peccata mundi. parce nobis Domine. exaudi nos Domine. miserere nobis.

## TERCER CONCIERTO

## NOTAS AL PROGRAMA

# Madrigales concertados y ballets

De su primer período veneciano y dedicado a la duquesa de Mantua, el *Concerto, settimo libro de* madrigali a 1, 2, 3, 4 et sei voci, con altri quori de canti, se publicó en 1619. Absoluta libertad de formas y de expresión es la tónica de la colección. Una vez abandonadas las cinco voces del madrigal «clásico», Monteverdi elige los medios expresivos, dejándose llevar de su gusto particular y, pensando en el significado del texto, se inclina por unas u otras combinaciones vocales e instrumentales. Del mismo título del libro, *Concerto, se* deduce que, a pesar de calificar aún como madrigales las obras recogidas, pertenecen a diversos ambientes.

Las composiciones tienen todas acompañamiento instrumental; la mayor parte en simple bajo continuo, pero algunas ofrecen agrupaciones instrumentales muy diversas: alguna vez se trata de dos violines o dos flautas y el continuo, naturalmente, como en «A quest'olmo»; en el ballet «Tirsi e Clori», concertado para voces e instrumentos, no especifica de qué instrumentos se trata, pero en la carta en donde da la instrucciones para su ejecución, sí.

Las composiciones del Settimo libro son en gran parte «canzoni e canzonette» en un estilo ligero y elegante; las composiciones a dos voces, con bajo continuo ocupan casi la mitad del libro: algún ejemplo podrá oírse en el último de los conciertos de este ciclo.

Madrigali Guerrieri e amorosi con algunos opúsculos en género representativo, es el Ottavo libro de Madrigali, publicado en 1638. Incluye, como prefacio, el único escrito teòrico-estético de Monteverdi, y, junto a una gran variedad de formas madrigalescas, incluye una ópera corta (II Combatimento di Tancredi e Clorinda, sobre Tasso) y dos bailes: el de las Ingratas, que había sido estrenado en Mantua junto a su Arianna, y otro del que luego hablaremos, incluido en nuestro programa.

A partir del Libro Quinto, comienzan los Madrigales Concertados. Todos los que comprende el Sexto Libro llevan esta denominación — dos, además, la indicación: «concertados con el clavicémbalo» —, y en este estilo se realizan las diversas secciones de una composición, no solamente entre las voces y el acompañamiento; con esta perspectiva, el madrigal asume un aspecto totalmente nuevo. En los anteriores, cuando las voces eran tratadas en dúos, en imitaciones o en tríos, cada voz. cada combinación, representaba un elemento concurrente en el desarrollo del conjunto. En el madrigal «concertado» el episodio confiado a cada voz solista, o al grupo de voces solistas, representa una entidad estructural autónoma, y la participación coral de todas las voces tiene solamente el carácter de una fugaz intervención en un «ritornello» o respuesta.

Presso un *f*iume, diálogo a siete «concerttato con Basso Continuo», probablemente sea la composición más perfecta de este tipo. Es una verdadera escena lírica —presenta cierta afinidad con la cantata a más voces — aunque su estructura formal no difiera mucho de los otros madrigales precedentes: alternancia de episodios solísticos y de intervenciones del coro. Los personajes son caracterizados por voces solistas, y las otras cinco, desempeñan el papel de «narrador»; partes a solo e intervenciones corales, donde las siete voces se entretejen en un motivo presentado bajo dos aspectos: uno, ricamente adornado sobre un ritmo incisivo para los dos solistas; el otro, en una rápida y silábica declamación de todo el coro.

A quest'olmo, del séptimo libro, sobre un texto de Marino, está concertado a seis voces; lo que más destaca de este madrigal es su compenetración rítmica, en el doble orden de timbres, tanto vocales como instrumentales.

El séptimo libro finaliza con el Ballet Tirsi e *Cío*ri, compuesto para la corte de Mantua hacia finales de 1615. La composición se define como «Bailo concertato con voci e instromenti a cinque».

En la introducción dialogan los dos pastores, terminando en un delicioso dúo, y es entonces cuando todo el coro canta y baila a la vez una música brillantísima, aunque tal vez un poco superficial.

Los «Madrigales guerreros» concluyen con otro Ballet, compuesto en 1637, según alguna hipótesis, para la coronación de Fernando III: Volgendo *il ciel*.

Comienza con una introducción al baile. Una entrada para dos violines y continuo precede al poeta que canta. Aquí el espíritu del madrigal se funde con el espíritu de la canción de baile. Está dividido en dos partes: en la segunda, casi una variación de la primera, reaparecen las alabanzas al Emperador. Entre las dos partes, Monteverdi ha puesto una nota, haciendo la observación, que para separar una de otra, se haga «un canario o passo e mezzo o altro balletto a beneplácito...».

No se podrán entender del todo estas músicas sin verlas en la escena, formando parte de esa larga tradición de las danzas cantadas que desde los trovadores habían conquistado los refinados ambientes aristocráticos.

El Soneto Hor che'l ciel no tiene mucho de guerrero, como no sea en el aspecto metafórico de las palabras «Guerra é il mió stato». Monteverdi lo utilizará, decidido a poner de relieve todas las palabras, todas las frases que le ofrezcan posibilidades, para emplear el nuevo estilo, el «estilo concitato». Divide el madrigal en dos partes haciendo en la primera los cuartetos y en la segunda los tercetos. Una evocación de la calma nocturna de la naturaleza, impregnado de misterio, inicia la obra: todas las voces en una homofonía «quasi parlando» y en el registro grave. De improviso, surge el lamento: «Veglio, pensó, ardo, piango», expresado con sumisión por todas las voces; luego, dos tenores continúan en rápida silabación, otras veces interrumpen pero el bajo entona «Guerra é il mió Stato» y todas las voces responden en un episodio «concitato», interrumpido por unas dulces frases homófonas. El contraste guerra-paz ha inducido al músico a identificar la forma musical con la expresión dramática.

La segunda parte, de entonación lírica, se parece más a la tradición madrigalesca. A propuesta del tenor, al que responden dos violines, entran las voces imitando libremente, con alguna frase homófona, en airosa polifonía donde las voces intervienen juntas sólo por breves momentos: en general se responden en grupos de dos, tres o cuatro. Al final el tenor propone otra frase melódica, continuándola por todas las voces, en homofonía al principio, después en polifonía suelta. La vocalización del tenor, pasada al bajo, constituye la base armónica.

También sobre textos de Petrarca, el madrigal Vago augelletto (Querido pajarillo) explora en sus siete voces el contraste entre canto a solo y canto polifónico, con acompañamiento de violines y bajo continuo. Una bella frase melódica se repetirá a manera de rondó, dando una extraña unidad al conjunto del texto.

Altri caníi di Marte es el doble madrigal que abre la

segunda parte de la colección, la de los amorosos, en estricta correspondencia con el que abría la primera (Altri canti d'Amor), ambos con textos de Marino. Si en éste se renunciaba al amor para cantar los sentimientos belicosos, en el que hoy escucharemos ocurre todo lo contrario: «Que otros canten a Marte..., yo canto al amor y a dos bellos ojos».

#### TEXTOS DE LAS OBRAS CANTADAS

# Presso un fiume tranquillo (J. B. Marino)

Presso un fiume tranquillo disse a Filena Eurillo:

—Quante son queste arene tante son le mie pene e quante son quell'onde tante ho per te nel cor piague profonde

Risposse d'amor piena ad Eurillo Filena:

—Quante la terra ha foglie tante son le mie doglie, e quante il cielo ha stelle tanto ho per te nel cor vive fiammelle

Dunque con lieto core soggionse in di il pastore:

—Quanti ha l'aria augeletti siano i nostri diletti e quant'hai tu bellezze tante in noi versi Amor care dolcezze

Si si con voglie accese
l'un e l'altro riprese:

- Faciam concordi amanti
pari le gioie ai pianti,
a le guerre le paci
se fur .mille i martir sien mille i baci.

# A quest'olmo (J. B. Marino)

A quest'olmo, a quest'ombre et a quest'onde ove per uso ancor torno sovente eterno i deggio et havrò sempre in mente quest'antro, questa selva e queste fronde. In voi sol felici acque amiche sponde del mio passato ben quasi presente. Amor mi mostra e del mio foco ardente tra la vostre fresch'aure i semi asconde.

Qui di quel lieto di soave riede la rimembranza, all'hor che la mia Clori tutt'in dono se stessa el cor mi diede.

Già spirar sento herbette intorno e fiori, ovunque o fermo il guardo o mova il piede de l'antiche dolcezze ancor gli honori.

Tirsi e Clori (A. Striggio?)

I

# «Cominciano a parlare in dialogo Tirsi e Clori»

TIRSI: Per monti e per valli bellisima Clori già corrono a balli le Ninfe e Pastori.

> Già lieta e festosa ha tutto ingombrato la schiera amorosa il seno del prato.

CLORI: Dolcissimo Tirsi già vanno ad unirsi già tiene legata l'amante l'amata.

> Già movon concorde il suono a le corde noi soli negletti qui stiamo soletti.

TIRSI: Su Clori mio core andianne a quel loco ch'invitano al gioco le Grazie ed Amori.

> Già Tirsi distende la mano e ti prende che teco sol vole menar le carole.

CLORI: Si, Tirsi, mia vita, ch'a te solo unita vo girne danzando vo girne cantando.

> Pastor benché degno non faccia disegno

di mover le piante con Clori sua Amante.

## CLORI E TIRSI:

Già Clori gentile noi siam ne la schiera con dolce maniera seguiam il lor stile.

Balliamo ed intanto spieghiamo col canto con dolci bei modi del ballo le lodi.

П

# Seguita il ballo a 5 con ¡strumenti e voci, concertato e adagio

TUTTI: Balliamo che'l gregge al suon de l'avena che i passi corregge il ballo ne mena e saltano snelli i capri e gli agnelli.

> Balliam che nel Cielo con lucido velo al suon de le sfere hor lente hor leggiere con lumi e facelle su danzan le stelle.

Balliam che d'intorno nel torbido giorno al suono de'venti le nubi correnti se ben fosche e adre pur danzan leggiadre.

Balliamo che l'onde al vento che spira le move a l'aggira le spinge e confonde

si come lor siede se movon il piede e ballan le Linfe quai garuli Ninfe.

Balliam che i vezzosi bei fior ruggiadosi se l'aura si scuote con urti e con ruote fan vaga sembianza anch'essi di danza.

Balliamo e giriamo corriamo e saltiamo qual cosa è più degna il ballo n'insegna.

# Hor ch'I ciel - Cosi sol (Petrarca)

#### PRIMA PARTE

Hor ch'l ciel e terra e'l vento tace e le fere e gli augelli il sonno affrena, notte il carro stellato in giro mena, e nel suo letto il mar senz'onda giace.

Veglio, penso, ardo, piango; e chi mi sface sempre m'è inanzi per la mia dolce pena: Guerra è'1 mio stato, d'ira e di duol piena: e sol di lei pensando ho qualche pace.

#### SECONDA PARTE

Cosi sol d'una chiara fonte viva move'l dolce e l'amaro, ond'io mi pasco. Una man sola mi risana e punge.

e perchè'l mio martir non giunga a riva mille volte il di moro e mille nasco. Tanto da la salute mia son lunge,

# Altri canti di Marte - Due bell'occhi (G. B. Marino)

#### PRIMA PARTE

Altri canti di Marte e di sua schiera gl'arditi assalti e l'honorate imprese, le sanguigne vittorie e le contese, il trionfi di morte horrida e fera.

Io canto, Amor, di questa tua guerriera, quant'hebbi a sostener mortali offese, come un guardo mi vinse, un crin mi prese, historia miresabile ma vera.

## SECONDA PARTE

Due belli occhi fur l'armi onde trafitta giacque e di sangue invece amaro pianto sparse lunga stagion l'anima afflitta. Tu per lo cui valor la palma e'1 vanto hebbe di me la mia nemica invitta se desti morte al cor dà vita al canto.

# Vago augelletto (Petrarca)

Vago augelletto, che cantando vai, ovver piangendo, il tuo tempo passato, vedendoti la notte e'1 verno a lato, e'1 dì dopo le spalle, e i mesi gai, Se come i tuoi gravosi affanni sai. cosi sapessi il mio simile stato, verresti in grembo a questo sconsolato, a partir seco i dolorosi guai.

# Volgendo il ciel - Movete al mio bel son (O. Rinuccini)

Entrata

POETA: Volgendo il ciel per l'immortal sentiero le ruote de la luce alma e serena, un secolo di pace il Sol rimena sotto il Re novo del romano impero. Su! mi si rechi ornai del grand'Ibero profonda tazza inghirlandata e piena, che correndomi al cor di vena in vena, sgombra da l'alma ogni mortai pensiero. Venga la nobil cetra, il crin di fiori cingimi, o Filli, io ferirò le stelle, cantando del mio Re gli eccelsi allori; E voi, che per beltà, donne e donzelle, gite superbe d'immortali honori, movete al mio bel suon le piante snelle, sparso di rose il crin leggiadro e biondo, e lasciato dell'Istro il ricco fondo, vengan l'humide ninfe al ballo anch'elle.

CORO: Movete al mio bel suon le piante snelle. sparso di rose in crin leggiadro e biondo, e lasciato dell'Istro il ricco fondo, vengan l'humide ninfe al ballo anch'elle. Fuggano in sì bel dì nembi e procelle, d'aure odorate il mormorar giocondo fat'eco al mio cantar: rimbombi il mondo l'opre di Ferdinando eccelse e belle. Balletto

CORO: Ei l'armi cinse, e su destrier alato corse le piagge, e su la terra dura la testa riposò sul braccio armato.

Le torri eccelse e le superbe mura al vento sparse, e fe'vermiglio il prato, lasciando ogni altra gloria al mondo oscura.

## CUARTO CONCIERTO

# NOTAS AL PROGRAMA

# Concerto Spirituale e da camera

El bello título que se ha dado a este recital nos permite adentrarnos en uno de los aspectos más refinados del arte de Monteverdi, de más leve textura que los anteriores pero por eso mismo más en las entrañas del nuevo estilo. Y, como ya hemos repetido, tanto da que el asunto a cantar sea religioso (aquí «spirituale», como la Selva a la que pertenece una de las obras, la Salve, y no hay juego de palabras, aunque podría) como profano. Por otra parte, el mismo Monteverdi no era extraño a esta juntura de estilos: su segunda obra, de la que apenas podemos hacernos idea al no disponer sino de la parte del bajo, eran unos Madrigales espirituales. Más aún: muchos de sus madrigales profanos fueron vertidos a lo divino (como ya hiciera nuestro Francisco Guerrero con sus Canciones y villanescas espirituales de 1589), aunque en el caso de Monteverdi fueron casi siempre otros los adaptadores; el más reincidente, y el primero, Aquilino Coppini.

Hablamos en el comentario anterior de cómo en el Settimo Libro de Madrigaü, el titulado Concerto, proliferaban unas composiciones a dúo y bajo continuo, de las que hoy tenemos varios ejemplos en la segunda parte del recital. Pues bien, ya antes habían aparecido en diversas colecciones antológicas de diversos autores páginas religiosas de Monteverdi en el mismo estilo.

O beatae viae apareció en 1620 y es un delicado diálogo en el que los motivos se van desarrollando por imitaciones hasta culminar en el bello Alleluia final y sin que falten los pasajes en el que las dos voces se emparejan para potenciar el texto.

Sancta María, publicada en 1627 en Strasburgo (era la tercera vez que una obra de Monteverdi se publicaba fuera de Italia) explora los mismos caminos, con más sencillez melódica si cabe, aunque con más variedad de ritmos: en la parte central el cambio llega a ser casi constante, subrayando las diversas frases.

La Salve Regina es la segunda de las tres publicadas en la Selva Morale de 1640. Es una tierna meditación sobre el canto mariano.

Mucho más espectacular es el dúo con violín y bajo continuo *Fugge* anima mea, publicado en 1620 en la misma colección de Lauro Calvo. Los figuralismos sobre las palabras «fugge», «fuggit», «sequere», «fuggis», «pennas», «voles»... pertenecen a la más exquisita tradición madrigalista, pero aquí están tratadas en el espíritu solístico del nuevo estilo.

Entre los dúos concertados del libro séptimo, los cuatro que se agrupan bajo el título común de Romanesca merecen un breve comentario. Ya en el siglo XVI los compositores tomaron ciertas melodías de corte tradicional como base de diferencias o variaciones, pero, a menudo también, hicieron variaciones sobre bajos armónicos que permitían la mayor variedad con una unidad de concepto: son esos «tenores italianos» de los que habla Diego Ortiz en su Tratado de glosas y que utilizan, sin teorizar sobre ello, nuestros vihuelistas, los virginalistas ingleses o los lutistas alemanes. Todo el mundo en realidad. Los más extendidos responden a los nombres de passamezzo (antico o moderno), folia. ruggiero o romanesca. Un poco más tardía, la chacona o el pasacalle seguirán el mismo sistema. Folias y chaconas fueron muy utilizadas en España, de donde se extendieron a toda Europa. La romanesca, a pesar del nombre, guarda una gran relación con un bajo muy utilizado por los vihuelistas españoles, que lo variaron en muchas ocasiones: el famoso «Guárdame las vacas» o, simplemente, «las vacas». En Monteverdi el bajo está tratado con cierta libertad pero una vez definido se repite prácticamente idéntico en las cuatro variaciones, cuatro dúos de una belleza excepcional, con muy hábiles y sabrosas disonancias.

Los dos restantes dúos concertados del séptimo libro son un buen ejemplo de juntura entre tradición madrigalesca y nuevo estilo. Aquella se nota en el cuidado que pone Monteverdi en «esculpir» ciertas palabras claves con mano maestra: «arde», «lieta» en Non é di gentil core; «dimore», «fuggimi», «vai», «leggiadre» en Ecco vicine o bella Trigre; también en el cuidado contrapunto imitativo con que conduce el diálogo. La nueva práctica reside en la textura y, sobre todo, en la manera de pensar musicalmente.

Este nuevo estilo, sin embargo, nunca es más visible que en la melodía acompañada, es decir, en las composiciones a una voz con bajo continuo, con o sin otros instrumentos obligados. Ambas posibilidades las tenemos en este recital y además tanto en contenidos religiosos como profanos.

O quam puJchra es, con texto amoroso del Cantar de los Cantares, es un buen ejemplo del virtuosismo que la segunda práctica concedía o, mejor, obligaba a los nuevos cantantes. Muchas veces estos adornos no se escribían, y se dejaban a la libre improvisación del intérprete: aquí, como en la famosa invocación del Orfeo («Possente spirto»), están escritas todas sus notas, aunque no faltan ya abreviaturas de trinos, quiebros y redobles.

La Carta amorosa «Se i languidi miei sguardi» mis lánguidas miradas) es una de las joyas del libro séptimo, que luego incluyó Monteverdi junto a su vecina la «Partenza amorosa» en la célebre publicación de 1623 encabezada por el «Lamento d'Arianna». Para las tres especifica Monteverdi «in genere rappresentativo», que quiere decir, entre otras cosas, que guarda estrecha relación con el mundo de la escena. Sin adornos superfluos, siguiendo paso a paso las frases del texto (Monteverdi anota para la voz: «e si canta senza battuta», es decir, sin atender demasiado al compás; y para el bajo continuo instrumental: «sempre piano e seguendo la declamazione»), es un purísimo ejemplo del recitar cantando definido por los músicos de la Camerata fiorentina del Conde Bardi. Los acentos de la carta de amor encuentran en el simple recitado un apoyo de tal excelsa calidad como los de los celebrados lamentos.

El último ejemplo a solo, en este concierto, es también otra obra maestra pero de distinto estilo. Et é pur dunque vero, de los Scherzi musicaJi de 1632, es una composición estrófica «con sinfonía», es decir, con un pequeño ritornello instrumental para un instrumento no especificado. Lo curioso es que las siete estrofas y sus correspondientes ritornelli están construidas sobre el mismo diseño del bajo continuo, pero melódicamente son muy diferentes y, además, se acoplan perfectamente a las ideas expresadas en el texto. Por ello, por este perfecto ejemplo de libertad sobre un esquema muy estricto que nunca se nota, esta página, junto a la célebre Chacona que le acompaña en el mismo libro («Zefiro torna»), se convirtió en el siglo XVII en otra de las páginas favoritas de los aficionados.

### TEXTOS DE LAS OBRAS CANTADAS

## O beatae viae

O beatae viae, o felices gressus quibus elaborando quibus peregrinando
Celeste gloriam dilectam sponsam querebas.
O fortunati sudores tui, beatae Roche qui tibi honores aeternos donat.
O peregrine, nos peregrine, adiuvanos, aspice nos quaea culpe morbo libera. Sit tibi anime salus, sit tibi laus, sit tibi honor perpetuus, Cantemus merita.
Alleluia. Alleluia.

#### Sancta Maria

Sancta Maria, succurre miseris iuva pusillanimes, refore fletiles Sancta Maria, ora pro populo Sancta Maria, interveni pro clero intercede pro devoto foemineo sexu. Sancta Maria, sentiant omnes tuum invamen qui cung celebrant tuam sanctam commemorationem.

# O quam Pulchra

O quam Pulchra es amica mea, columba mea, formosa mea.
Oculi tui columbarum,
capilli tui sicut greges caprorum,
dentes tui sicut greges tonsarum.
O Pulcherrima, quam Pulchra es inter mulieres.
Egredere, et veni quia amore langueo.
Veni formosa mea, soror mea,
veni, inmaculata mea,
veni quia amore langueo,
et anima mea liquefacta est.

#### Salve Regina

Vid. página 45

## Fugge, fugge anima mea

Fugge, fugge anima mea, fugge mundum, Ecce Iovannes qui docuit populos fuggere.

Aventura ira teneris sub annis ad antra deserti fuggit fuggientem sequere fuggiendo vinces, vinces inimicos tuos. Si fugis dabit tibi Dominus pennas sicut columbae ut voles, et requiescas. Fugge, anima mea, fugge mundum.

## Lettera amorosa (Claudio Achillini)

Se i languidi miei sguardi, se i sospir interrati, se le tronche parole non han sin hor potutto, o bel idolo mio, farvi de le mie fiamme intera fede, leggete queste note, credete a questa carta, aquesta carta in cui sotto forma d'inchiostro il cor stillai, qui sotto sgorgerete quelli interni pensieri she con passi d'amore scorron l'anima mia, anzi avvampar vedrete come in sua propia sfera nelle vostre bellezza il foco mio non è già parte in voi che con forza invisibile d'amore tutto a se non mi tragga, altro già non son io che di vostra beltà preda e trofeo.

A voi mi volgo o chiome

cari miei lacci d'oro Deh, come mai potea scampar sicuro se come lacci l'anima legaste come oro la compraste voi pur voi dunque sete de la mia liberta catena e prezo stami miei preziosi bionde fila divine con voi l'eterna parca sorra'l fuso fatai mia vita torce. Voi, voi capelli d'oro voi pur sete di lei ch'e tutto foco mio, raggi e faville. Ma se faville sete onde arrien che ad ogni hora contro l'uso del foco in guì scendete. Ah che a voi per salir scender conviene che a la maggior celeste or'aspirate 0 sfera degli ardori, o paradiso 1 porta in quel bel viso.

Cara mia selva d'oro, richissimi capelli in voi quel laberinto amor intesse ond'uscir non saprà l'anima mia. Tronchi pur morte i rami del prezioso bosco e de la fragil carne scuota pur lo mio spirto che tra fronde si belle anco reciso rimarrò prigioniero fatto gelida polve ed ombra ignuda

Dolcissimi legami
belle mie piogge d'oro
queal hor sciolte cadete
da quelle ricche umbi
onde vaccolte sete
e cadendo formate
prezziose procelle
onde con onde d'or bagnando andate
scogli di latte e risi d'alabastro
move subitamente
o miracolo eterno
d'amoroso desio
frasi belle tempeste arsi il cor mio.

Ma già l'hora m'invita
o de li affetti miei nuntia fedele
cara carta amorosa
che dalla penna ti dividi homai.
Vanne, e s'Amor e'l Cielo
cortese ti concedi
che da begl'occhi non t'accenda il raggio
ricorra entro il bel seno
chi sa che tu non gionga
da si felice loco
per sentieri di neve a un cor di foco.

## Romanesca (Bernardo Tasso)

#### PRIMA PAfITE

Ohimè, dov'è il mio ben, dov'è il mio core chi m'asconde il mio ben e chi me'l toglie.

#### SECONDA PARTE

Dunque *ha* potuto sol, desio d'honore dar mi fera cagion di tante doglie.

## TERZA PARTE

Dunque *ha potato in me* più che'l mio amore ambizios'e troppo lievi voglie.

## QUARTA E ULTIMA PARTE

Ahi, sciocco *mondo* e cieco, ahi cruda sorte che ministro mi fai della mia morte.

### Et e pur dunque vero

Et è pur dunque vero, dishumanato cor, anima cruda, che cangiando pensiero, e di fede e d'amor tu resti ignuda? D'haver tradito me datti pur vanto, chè la cetera mia rivolgo in pianto.

E questo il guiderdone de l'amorose mie tante fatiche? Cosi mi fa ragione il vostro reo destin, stelle nemiche? Ma se'l tuo cor è d'ogni fé ribelle, Lidia, la colpa è tua, non delle stelle.

Beverò sfortunato gl'assassinati miei torbidi pianti, e sempre addolorato, a tutti gl'altri abbandonati amanti ¡'scolpirò sul marmo alla mia fede: «Sciocco è quel cor ch'in bella donna crede».

Povero di conforto, mendico di speranza, andrò ramingo e senza salma o porto. Fra tempeste vivrò, mesto e solingo, né havrò la morte di precipitii a schivo, perchè non può morir chi non è vivo.

Il numero degl'anni ch'ai Sol di tue bellezze io fui di neve, ¡1 colmo degli affanni che non mi diero mai riposo breve, insegneranno a mormorar ai venti le tue perfidie, o cruda, e i miei tormenti.

Vivi col cor di ghiaccio e l'inconstanza tua l'aura diffidi, stringil il tuo ben in braccio e del mio mal con lui trionfa e ridi, e ambe in union dolce gradita fabbricate il sepolcro alla mia vita. Abissi, udite, udite di mia disperation gl'ultimi accenti; da poi che son fornite le mie gioie e gli amor e i miei contenti, tanto è'1 mio mal che nominar io voglio emulo dell'inferno il mio cordoglio.

# Ecco vicine, o bella Tigre, l'hore (Claudio Achillinij

Ecco vicine, o bella Tigre, l'hore che del tuo sole mi nascondi i rai. Ah, che l'anima mia non senti mai meglio che del partir le tuo dimore.

Fuggimi pur con sempiterno orrore sotto straniero cielo ovunque sai che quando tu peregrinando vai citadina ti sento in mezz'ai core.

Potessi io seguir solingo errante o sia per valli o sia per monti o sassi l'orme del tuo bel pie leggiadre e sante.

Ch'andrei là dove spiri e dove passi con la bocca e col cor devoto Amante baciando l'aria e adorando i passi.

# Non è di gentil core (F. Degl'Atti?)

Non è di gentil core chi non arde d'Amore. Ma voi che del mio cor l'anima sete e nel foco d'amor lieta godete gentil al par d'ogn'altre havete il core per ch'ardete d'Amore. Dunque non è, non è di gentil core chi non arde d'Amore.



#### PRIMER CONCIERTO

# Madrigalistas de Madrid

El grupo *Madrigalistas de Madrid* se formó en el año 1969, por iniciativa y bajo la dirección de Lola Rodríguez de Aragón, con la idea fundamental de interpretar y difundir el repertorio polifónico del Renacimiento Español.

Después de su presentación y de varias actuaciones posteriores en TVE, es requerido para actuar en Festivales de España, Sociedades Filarmónicas, Decenas y Semanas de Música (Sevilla, Toledo, Zaragoza, Salamanca, Santiago, etc.), de las que organizaba la Comisaría de la Música, Semana de la Música Religiosa de Cuenca, Universidades españolas, etc., así como también en los Ciclos de Intérpretes españoles de España.

Patrocinado por el Ministerio de Asuntos Exteriores, actúan en las celebraciones del Sesquicentenario de la Independencia de los países centroamericanos, en Nicaragua, El Salvador, Guatemala y Costa Rica.

Posteriormente, se presenta en el Festival Internacional de Belgrado y en los Festivales de Sombor y Maribor, también en Yugoslavia.

En el año 1972 y buena parte del 73, la Fundación Juan March patrocinó su presentación en las principales capitales de Europa.

Ha actuado también para diversas cadenas de Televisión y de Radio europeas y de América latina; RAI, Radiotelevisione della Svizzera Italiana, Rias, Canal 8 de la Televisión Ecuatoriana, Canal 2 de la Televisión Mexicana, Televisión de Dinamarca, Polonia y la U.R.S.S., Radio France, etc.

Ha grabado con Hispavox para la Colección de Música Antigua y con C.B.S.

El grupo Madrigalistas de Madrid, en este concierto, está formado por:

Carmen Rodríguez, soprano.

María Aragón, mezzo-soprano.

Tomás Cabrera, tenor.

Vicente Encabo, tenor.

Manuel Bermúdez, barítono.

Dirección artística: Lola Rodríguez de Aragón.

# SEGUNDO CONCIERTO

# Cantare con la Gorgia

El grupo vocal *Cantare con la Gorgia* nació como respuesta a las inquietudes musicales de jóvenes músicos de Barcelona para el estudio y la interpretación de la música antigua en formaciones reducidas, más adecuadas a este tipo de repertorio. El grupo surgió en el año 1976 y está vinculado desde sus inicios a la *Coral* Carmina de Barcelona, manteniendo el director y la mayoría de sus miembros una continua actividad en ambas formaciones vocales.

El repertorio de *Cantare con la Gorgia* está centrado especialmente en la música profana del siglo XVI, no sólo española sino del resto de Europa (particularmente Inglaterra, Francia e Italia). No obstante, los conciertos del grupo han abarcado desde la música medieval hasta obras del período barroco y clásico.

Aunque su formación habitual es la de cuarteto o quinteto, tal como fue en su inicio, los componentes y su número han variado a lo largo de estos siete años de existencia, dependiendo de los repertorios que se han interpretado, desde el trio vocal o el grupo de voces masculinas para la polifonía medieval hasta formaciones de doce miembros para las versiones de música sacra a capella.

La actividad concertistica de Cantare con la Gorgia ha tenido lugar en su mayor parte en Cataluña, aunque su curriculum cuenta con actuaciones en otras comunidades españolas. Cabe también destacar su participación en diversos ciclos y festivales en Francia, Suiza, Bélgica, etc. Mención especial merecen sus recientes intervenciones a raíz de la exposición de la Cruz de Cimabue, sobre música religiosa medieval, y su versión escénica del madrigal-comedia de Adriano Banchieri II festino nella sera di Giovedì Grasso.

Cantare con la Gorgia, en este concierto, está formado por:

Mercè Cano, soprano.
Angels Sal, soprano.
Núria Valdivieso, soprano.
Víctor Alegret, alto.
Anna Muñoz, alto.
Angels Odriozola, alto.
Joan Sans, tenor.
Lluís Tort, tenor.

Manuel Valdivieso, tenor.
Jordi Bullich, bajo.
Toni Oliva, bajo.
Jordi Ricart, bajo.
Sergi Casademunt, violoncello barroco.
Albert Romaní, órgano.
Director: Jordi Casas.

### TERCER CONCIERTO

## Grupo Monteverdi

La belleza y categoría musical de los madrigales concertados, guerreros y amorosos del maestro de Cremona, han movido a una docena de cualificados cantantes profesionales a unirse bajo la dirección de Mariano Alfonso para formar el Grupo de Cámara Monteverdi. Con él pretenden servir de vehículo apto para recrear unas páginas musicales tan hermosas como infrecuentes en nuestras salas de conciertos habitualmente, posibilidad que se brinda ahora en virtud del ciclo que sobre el autor organiza la Fundación Juan March.

El Grupo Monteverdi, en este concierto, está formado por:

Caridad Casao, soprano. María Teresa Bordoy, soprano. You Chi Mariana Yu, soprano. María Dolores Quijano, contralto. Esperanza Rumbau, contralto. Luis López, tenor. Alejandro Vázguez, tenor. Gustavo Beruete, tenor. Ignacio Guijarro, tenor. Jacinto de Antonio, bajo. Rodolfo Salinas, bajo. Luis Navidad, violín. Pedro Rosas, violín. Mariano Melguizo, violoncello. Pablo Cano, clave'. Director: Mariano Alfonso.

Mariano Alfonso nacido en Vegadeo (Asturias) en 1950, inicia su formación musical en el Conservatorio de León. Se traslada posteriormente a Madrid, donde estudia Canto, Contrapunto y Fuga, Composición, Dirección de Orquesta y Coros y Musicología, teniendo como maestros, entre otros, a Francisco Calés, Antón García Abril, Enrique García Asensio y Samuel Rubio.

Ha compuesto diversas obras, tanto de carácter sinfónico como de cámara, vocales e instrumentales, habiendo estrenado varias de ellas en audiciones y conciertos en diferentes lugares de España.

Desde 1982 dirige la Coral Universitaria Santo Tomás de Aquino, de la Universidad Complutense de Madrid, con la que ha participado en numerosos conciertos y actividades musicales, destacando entre éstas el programa monográfico sobre el Cancionero de Palacio que, patrocinado por el Patrimonio Nacional, ofreció en el Real Monasterio de la Encarnación el pasado año.

### CUARTO CONCIERTO

#### Albicastro-Ensemble-Suisse

El Albicastro-Ensembie, creado en Berna, en 1978, no interpreta más que la música de los siglos XVI al XVIII, sobre todo de España e Italia.

Los músicos interpretan con instrumentos históricos, como: vihuela, laúd, guitarra barroca, viola de gamba, órgano y clavecín.

El grupo es invitado regularmente por los centros musicales y festivales internacionales más prestigiosos: Festival Bach Berlín, Festival Internacional de Santander, Festival de Brescia, Estate Fiesolana Firenze, Alte Oper Frankfurt, Palacio de la Música de Barcelona. Festival Menuhin, Gstaad, Festival Frescobaldi Venecia.

Han efectuado grabaciones para Rias Berlín, RAI Milán, Radio France y Radio Nacional de España y entre su discografía está la Integral de Alonso Mudarra (Gran Premio Nacional 1981), Canti Amorosi-Roma 1620, Cantates baroques espagnoles y Arie per Cantarsi de Girolamo Frescobaldi. Albicastro-Ensemble-Suisse, en este concierto, esta formado por:

# ROSA-MARIA MEISTER (soprano).

Nació en Thun (Suiza) y estudió en los conservatorios de Biel y de Lausanne. Asistió a los cursos de perfeccionamiento del profesor Paul Lohmann en Berlín y en la Schola Cantorum de Basilea. Es profesora de canto e interpretación de la música antigua en los conservatorios de Lausanne y Neuchátel (Suiza). Regularmente da cursos de interpretación en Florencia, Cuenca y Daroca. En el año 1978 fundó el «Albicastro-Ensemble-Suisse».

# PHILIPPE ECKLIN (contratenor).

Nacido en Basilea, realizó estudios de canto en Londres con Laura Sarti y en Lausanne y Neuchátel (Suiza) con Rosa Maria Meister. Como solista actuó bajo la dirección de maestros como Michel Corboz y Jean-Marie Aubert, entre otros. Colabora regularmente con la orquesta «Collegium Academicum Ginebra». Ha grabado varios programas para la Radio Suisse Romande.

# ISABEL SERRANO (violín barroco).

Nace en León, donde inicia sus estudios de violín que completa en Valladolid y en Madrid con Polina Katliarskaya. Realiza cursos de violín barroco en. Francia con Lucy Van Dael y Chiara Banchini. En el Sweelinck Conservatorium de Amsterdam trabaja con Jaap Schoroder, y posteriormente recibe clases de Sigiswald Kuijken, con una beca de la Fundación Juan March. Es concertino de la «Camerata de Madrid» y toca con un violín Gaffino de Castagneri (París 1746).

## HUMBERTO ORELLANA (viola da gamba).

Nació en Valparaíso (Chile) y reside en Roma. Cursó estudios de música en la Universidad de Chile. Desde el año 1975 es profesor en la Sociedad Italiana de Urbino (Italia). Dedicado a la viola da gamba, ha estudiado con Arianne Maurette y Pere Ros. Ha desarrollado su actividad como concertista colaborando con diversos grupos especializados como «Musice Insieme» y «Trio Barocco» en Italia, y «L'Aureliane» en Francia.

# JUAN CARLOS DE MULDER (archilaúd).

Nació en Lima (Perú) y reside en Madrid. Realizó sus estudios de música en el Conservatorio de Música de Madrid, y con el concertista Jorge Fresno. Asistió a los siguientes cursos especializados de música antigua: Evora (Portugal). San Lorenzo del Escorial. Poblet. Mijas (Málaga) y Daroca (Zaragoza) con los profesores Manuel Moráis, Jorge Fresno, Miguel Moreno, Robert Clancy, Jordi Savall (conjunto instrumental), Aliñe Parker (bajo continuo). A partir de 1981 colaboró profesionalmente en diferentes montajes de teatro, solo y con grupos españoles de música antigua. Colaboró en una grabación con el grupo «Promúsica Antigua de Madrid» (La época de Cervantes).

# JORGE FRESNO (tiorba, chitarrone y Director).

Fue uno de los primeros intérpretes españoles que difundió la música española y europea de los siglo XVI, XVII v XVIII con los instrumentos originales vihuela, laúd, archilaúd, chitarrone v chitarra barocca - a través de conciertos y de cursos internacionales de interpretación en diferentes países de América del Sur y Europa. Ha sido invitado a participar en los principales festivales internacionales: Berlín, Amsterdam, Belgrado, Siena, Florencia, Milán, Festival Y. Menuhin (Suiza), New York, Estella, Madrid, 'Santander, Sevilla, Barcelona, Saintes (Francia), etc. Profesor de vihuela, laúd, chitarra barocca y bajo continuo, en el Curso Internacional de Música Antigua de Daroca. Ha grabado diversos discos para las casas: Philips, EMI-Odeón, RCA e Hispavox.

# INTRODUCCION Y NOTAS AL PROGRAMA

# Inmaculada Quintanal

Nacida en La Felguera (Asturias), estudia en la Escuela Normal de Oviedo, donde se gradúa, y en el Conservatorio Superior de Música de Madrid donde consigue el título de piano y los de Profesor Superior de Pedagogía Musical y Musicología, este último bajo la dirección del P. Samuel Rubio.

Pertenece a la Sociedad Española de Musicología, y es miembro de la Junta Directiva de la Sociedad Española de Pedagogía Musical.

Es en la actualidad profesora numeraria de la Cátedra de Música en la Escuela Universitaria de Formación del Profesorado de EGB de Oviedo, habiendo impartido numerosos cursos de su especialidad en varios ICE, y en la UNED.

Entre sus numerosas publicaciones, destacan Asturias. Canciones (Oviedo 1980), La Música en *la Catedral de Oviedo en el* siglo XVIII, publicada por la Cátedra Feijóo y la Consejería de Cultura del Principado de Asturias (Oviedo, 1983), además de estudios monográficos sobre maestros de capilla de la catedral ovetense como Juan Páez (Boletín del Instituto de Estudios Asturianos, núm. 31, 1977), Elias Guaza (Boletín del Instituto de Estudios Asturianos, núm. 32, 1978) o Enrique Villaverde (Revista de la Sociedad Española de Musicología, I, 1978), y de diversas transcripciones y análisis de obras de los músicos ovetenses.



Fotocomposición: Induphoto, S. A. Titania, 21. Madrid

Imprime: Royper J. Camarillo, 53-bis. Madrid

